Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35
DOI: 10.17951/1.2018.43.2.27-40

ANNALES
UNIVERSITATIS MARTAE CURIE-SKLEODOWSKA
LUBLIN - POLONIA

VOL. XLIII, 2 SECTIO I 2018

IWONA KRUPECKA
ORCID: 0000-0002-9247-6879
Universidad de Gdansk

(Enactivismo y solidaridad? Algunas reflexiones en torno
a la interculturalidad como liberacion

Enaktywizm i solidarno$¢? Kilka stéw o miedzykulturowosci jako wyzwoleniu

Tomando la antigua metafora de la reflexion o meditacion filosofica como
caminar o viajar', y tomando uno de los motivos preferidos de la fenomenologia:
el bosque (del cual José Ortega y Gasset comienza sus Meditaciones del Quijote),
quiero plantear una pregunta por la selva filosofica actual, tal como se me presenta
a mi desde los albores del siglo XXI. O, mejor dicho, quiero caminar por una de
las sendas medio salvajes, poco visibles o todavia poco reconocidos por los filo-
sofos académicos. Es el camino del enactivismo.

No hace mucho tiempo lo monstruoso que nos esperaba a nosotros en los
bosques imaginarios fueron los hombres semi-animales, con la cabeza de perro
o cola de pez. Las sirenas, los centduros, los ciclopos, los faunos y los ogros,
toda esa fauna imaginaria nos miraba desde la selva para recordarnos de nuestro
origen, expulsada de la ciudad?. Theodor W. Adorno y Max Horkheimer relata-
ron esa supresion de la naturaleza que sufrimos para constituirnos como subje-
tividades ilustradas en términos de un proceso de constituirse de la racionalidad
instrumental y de la subjetividad como puro centro formal de los procedimientos

' Desde Aristoteles hacia —y esto es mas importante al hablar sobre nuestros tiempos— los

mas “modernos”, Descartes o Friedrich Nietzsche. Tal vez la metafora del conocieminto como viaje
sea una de las organizadoras para el discurso filoséfico moderno. Véase G. Van Den Abbeele, Travel
as Metaphor. From Montaigne to Rousseau, Minneapolis—Oxford 1992.

2 La imagen del “hombre salvaje” medieval tenia su complemento en la vision del ser hu-
mano “cristiano” y ciudadano y se reflejaba en un castigo mas terrible: ex-comunica, exclusion de
la comunidad. Véase p. ¢j. B. Keen, The European Vision of the Indian in the Sixteenth and Seven-
teenth Centuries: A Sociological Approach, [en:] J. Pérez (ed.), La imagen del Indio en la Europa
moderna, Sevilla 1990, pp. 101-116.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

28 Iwona Krupecka

racionales, como el centro formal de ejercer el poder®. Y parece que ahora lo ver-
daderamente monstruoso es que a veces resulta tan dificil encontrar a una sirena
0 un centauro, porque el bosque filosofico parece mas al parque poblado por los
espiritus o mentalidades sin carne ni hueso que viven su vida en ilusion dulce de
la libertad absoluta.

La filosofia intercultural, tanto como la filosofia de la liberacion —se comple-
mentan y vinculan en su eje mas vital, es decir, en su potencial critico y utopico—
ambas tratan de recuperar lo concreto de nuestra condicion humana. Lo concreto,
es decir, tanto nuestra corporalidad, como nuestra “culturalidad” en forma en la
cual la re-vivimos y re-creamos. Sin embargo, todavia se enfocan en lo “cultural”
como lo propio para la condicion humana o en “semiosis” o “dialéctica” que rige
de nuestros humanos modos de pensar. Este esfuerzo analitico y critico puede
y debe encontrar un suplemento desde la perspectiva mas concreta posible — des-
de el pensar en un ser humano como ser biologico.

SUJETO CONCRETO — SUJETO CORPORIZADO

Describiendo su idea de la subjetividad, Ratl Fornet-Betancourt, ademas de
la libertad, reflexividad y “narratividad”, destacd la corporealidad como una de las
condiciones basicas de nuestro filosofar humano. Hablamos del sujeto del “saber
practico cotidiano” que:

[...] estd viviendo un cuerpo cuya vivencia es experiencia de relacion bioldgica y social. [...]
este sujeto estd consciente de algo elemental, a saber, que la cabeza es parte del cuerpo y que, por
tanto, por mucho que intente reducir su «subjetividad» a la dimension del pensamiento asociado jus-
tamente a la cabeza, no puede saltar la dimension esencial de la materialidad y de la contingencia®.

Desde el pensamiento decolonial Walter Mignolo también define su proyecto
como “concientizacion de la colonialidad del ser y saber que dicta el cuerpo del
sujeto colonial”, del sujeto, del cual “la inscripcion corpo-grafica (esto es, la in-
sercion de la etnicidad racializada, del género y de la sexualidad partiarcalizada)
se elude™. Son los cuerpos excluidos, silenciados, “condenados”, partiarcalizados
que cuentan sus “historias locales” capaces de desbaratar desde la exterioridad la
matriz colonial del poder. Y es Mignolo quien, aunque de manera fragmentaria

3 Véase la obra clasica: T.W. Adorno, M. Horkheimer, Dialéctica de la Ilustracion. Fragmen-

tos filosoficos, Madrid 1998.

4 R. Fornet-Betancourt, Transformacion intercultural de la filosofia, Bilbao 2001, p. 354.

5 W. Mignolo, Desobediencia epistémica. Retorica de la modernidad, I6gica de la coloniali-
dad y gramadtica de la descolonialidad, Buenos Aires 2014, pp. 45, 79-80.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

(Enactivismo y solidaridad? Algunas reflexiones en torno... 29

y hasta “utilitaria”, destaco una de las posibilidades muy importantes de establecer
una plataforma dialogica a través de la corporalidad misma, a saber, desde el enac-
tivismo y, precisamente, desde la idea de Humberto Maturana de la “objetividad
entre paréntesis”®. Sin embargo, tanto Fornet-Betancourt, como Mignolo, aunque
subrayan la necesidad de rescatar la dimension corporal de los seres humanos, se
enfocan mas en lo cultural o semiodtico, mientras el camino del enactivismo nos
lleva mas a lo bioldgico o, mejor dicho, a lo organico, entendiendo por organismo
un sistema vivo autopoiético.

En su famoso libro, El arbol del conocimiento, Humberto Maturana y Fran-
cisco Varela hacen un paso importante hacia cuestionar el paradigma representa-
cionista o subjetivo del conocimiento y reformular la cuestion en términos de la
accion: “Todo hacer es conocer y todo conocer es hacer”. Pero lo hacen, y esto
me parece mas importante, redefiniendo el mismo sujeto cognitivo como, prime-
ro, un sujeto que “se hace” y, segundo, un sujeto que se hace en una relacion de
con-vivencia con su entorno, y es precisamente esta relacion lo que “hace” tanto
al sujeto, como a su entorno. Hablamos pues del “acoplamiento estructural”, del
vinculo mads intimo, dindmico e inevitable, del vinculo corporeal y nervioso, que
es una condicion de posibilidad de cualquier sujeto y cualquier objeto y una con-
dicion de posibilidad de producir cualquier sentido. O, como presenta muy clara-
mente el enactivismo Ezequiel di Paolo:

La cognicion se entiende como la constante busqueda o creacion de sentido que caracteriza al
agente corporizado en interaccion con su entorno fisico y social. En lugar de basarse en la manipula-
cion computacional de representaciones mentales, la logica enactiva propone que la cognicion esta
constituida por los tipos de acople dindmico entre un agente autonomo y su entorno®.

Maturana y Varela no trabajan, por supuesto, en un vacio. Su pensamiento
pertenece, por una parte, a la larga tradicion filosofica “naturalista”, tantas veces
excluida de la historia de la filosofia por ser supuestamente “reduccionista”. Sobre
todo los esfuerzos del materialismo o naturalismo moderno —de Michel de Mon-
taigne, de Julien Offray de La Mettrie, de Jean-Jacques Rousseau, del utilitarismo
y empiricismo del siglo XIX— es decir, de “corporalizar” al ser humano aunque
sea a costa de su “excepcionalidad”. Estos naturalismos no perdian de vista el

¢ Véase idem, The Darker Side of Western Modernity. Global Futures, Decolonial Options,
Durham-London 2011, pp. 70-71; H. Maturana, La objetividad. Un argumento para obligar, San-
tiago de Chile 1997, sobre todo pp. 22-27, 47.

7 H. Maturana, F. Varela, El drbol del conocimiento, prefacio de R. Behnke, Santiago de
Chile 2006, p. 17.

8 E. di Paolo, Enactivismo, [en:] C.E. Vanney, 1. Silva, J.F. Franck (ed.), Diccionario Interdi-
sciplinar Austral, 2016, http://dia.austral.edu.ar/Enactivismo [acceso: 10.02.2019].



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

30 Iwona Krupecka

nivel ético ni negaban las capacidades culturales y creativas del ser humano, sino
lo reformulaban partiendo del supuesto de la pertenencia del hombre al mundo
de la naturaleza. Tiene razon, pues, Arturo Andrés Roig, dandoles a los primeros
naturalismos antiguos, de cinicos o epicureicos, el nombre de las “filosofias para
la liberacion™, ya que a pesar de la complejidad de la cuestion de la naturaleza,
de las necesidades naturales, de las costumbres como nuestra segunda naturaleza
etc., el ser humano naturalizado/corporalizado es siempre el ser humano concreto,
de carne y hueso, como lo diria Miguel de Unamuno, fuera de todo sistema y mas
alla de toda abstractividad.

Por otra parte, sin embargo, la propuesta de Maturana y Varela se incribe
también en otra tradicion, la del organicismo romantico, de Samuel Taylor Cole-
ridge y de Friedrich Schiller, vinculado con el proyecto fichteano de la filosofia de
la accion. Es Johann Gottlieb Fichte quien traté de superar el método dialéctico
como tal, de fundamentar lo dialéctico —es decir, la esfera de las representacio-
nes— en un “acto primitivo” individual, previo a toda conceptualizacién y toda
relacion dialéctica. De la crisis postkantiana surgieron —en la obra de Fichte, de
William James, de Unamuno, de Xavier Zubiri y de Maurice Merleau-Ponty— las
filosofias concientes tanto de la primacia de lo practico sobre lo teérico (de lo éti-
co sobre lo especulativo), como del valor de la voluntad, de las emociones y de los
deseos humanos pertenecientes a lo “organico” o corporal en nosotros. Concien-
tes de que no somos, sino nos hacemos. En la famosa frase de Ortega y Gasset:
“Yo soy yo y mi circunstancia...” de sus Meditaciones del Quijote culmina la tra-
yectoria intelectual muy larga, con romanticismo, fenomenologia, pragmatismo
y quijotismo como puntos claves del desarrollo de la idea del ser humano como
“centauro ontologico”.

Sin embargo, la actitud de Maturana y Varela y del enactivismo como tal des-
taca, digamos, por el vector del interés. Ahora no se quiere “explicar” lo cultural
en términos de lo bioldgico, reducir lo cultural a su génesis natural y de esta mane-
ra neutralizar los discursos éticos; tampoco se busca “culturalizar” la naturaleza,
derivar lo cultural de lo bioldgico idealizado y de esta manera superar lo biologi-
co en nosotros, disolverlo en la semiosis indeterminada. Es mas bien un intento
de ampliar el horizonte de los sujetos cognitivos hasta tal punto, que podamos
hablar sobre la vida como un proceso cognitivo. No sélo nosotros, los seres hu-
manos, somos sistemos vivos en relacion con nuestro medio, los seres vivos como
tales lo son todos. Y no sélo nosotros somos capaces de conducta comunicativa.
“Para cada organismo —dicen Maturana y Varela— su historia de interacciones

9 Véase A.A. Roig, Etica del poder y moralidad de la protesta. Respuestas a la crisis moral

de nuestro tiempo, Mendoza 2002, sobre todo pp. 7-101.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

(Enactivismo y solidaridad? Algunas reflexiones en torno... 31

resulta en un camino especifico de cambios estructurales, que constituye una his-
toria particular de transformacion de una estructura inicial, en la que el sistema
nervioso participa ampliando el dominio de estados posibles™°. Somos pues, so-
bre todo, organismos vivos, cuerpos vivos entre otros cuerpos vivos, humanos
y no humanos. Y en esto encuentro una idea central para el proyecto filoséfico
intercultural que tome en serio el princio de liberacion.

Mi hipétesis es que si queremos practicar la filosofia intercultural como li-
beracion, me parece indispensable traspasar también la frontera entre los seres
humanos y otros seres vivos, ya que fueron los animales que en la cultura occi-
dental constituian un paradigma de la otredad, de los otros excluidos, privados de
todo derecho y explotados. Muchas veces la exclusion de los “otros” humanos fue
posible a través de su “deshumanizacion”, es decir, a través de su inclusion a la
clase de los animales, seres vivos, si, pero existentes fuera de toda relacion ética
posible. Por lo tanto, si queremos de verdad de-construir la historia de la filosofia
occidental, tenemos que desarmar esa bomba de relojeria, es decir, esa oposicion
entre los seres humanos y los animales, porque si salvamos a los animales, sal-
vamos también a estos seres humanos que por su supuesta pertenencia al mundo
“natural”, a lo corporal y a lo circular, a lo relacional y a lo emocional, como
mujeres y ninos, sufren humillacion y desigualdad. No es nada innovador el re-
conocimiento del acoplamiento estructural entre la imagen del ser humano y del
animal, incluso mas, sin correr mucho riesgo uno puede constatar que el antina-
turalismo antropoldgico es posible tnicamente a través de constituir a los anima-
les como “Extrafios radicales™!, las creaturas casi-concientes pero irracionales,
el otro polo de la racionalidad y sensibilidad especificamente humana. Lo muestra
muy bien la discusion en la bioética humana sobre si los animales pueden ser
llamadas “personas”, incluso a la luz tanto de los estudios filoséficos, como de
ciencias bioldgicas o sociales que muestran la dificultad de determinar lo que 1la-
mamos la “identidad personal” en caso de los seres humanos. Esta constitucion de
los animales como radicalmente distintos de los seres humanos, definidos por un
defecto o una falta (de la razon, de la emocionalidad, de la libertad etc.) funciona
sobre todo como un instrumento de distincciones “internas” dentro del género hu-
mano y de herarquias segun criterios historicos e ideoldgicos que permiten poner
a determinados grupos sociales o étnicos en la clase de no-humanos, casi-huma-
nos o ya-no-tanto-humanos. De esta manera la definicion del ser humano resulta
exclusiva, pero muy “manejable” desde las pracaticas ideologicas. Por lo tanto,

10" H. Maturana, F. Varela, op. cit., p. 84.
" Véase B. Waldenfels, Exploraciones fenomenologicas acerca de lo extraiio, Barcelona
2015.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

32 Iwona Krupecka

la cuestion de la constitucion de los animales como radicalmente distintos, otros
par excellance, aparece en doble sentido: 1) por su funcion en constituir a los
otros humanos'?, y 2) por lo que ganamos con abrir el horizonte de la cognicion,
de la vida como proceso cognitivo, para crear una definicion inclusiva del ser
humano. En mi opinion la perspectiva del enactivismo ofrece un punto de partida
muy fructifera en ambos casos.

¢QUE GANAMOS CON EL ENACTIVISMO?

Primero y lo mas importante, salvamos la categoria del sujeto cognitivo y mo-
ral, pero como sujeto agente, dindmico, abierto a lo exterior o, mejor dicho, que se
hace en intercambio reciproco con su medio, asi que las categorias de lo interior
y lo exterior no significan ya ninguna realidad fija, pre-existente a la relacion entre
el ser vivo y su medio. Como dicen Maturana y Varela:

[...] regularidad del mundo que experimentamos en cada momento, pero sin ningun punto
de referencia independiente de nosotros que nos garantice la estabilidad absoluta que le quisié-
ramos asignar a nuestras descripciones. En verdad, todo el mecanismo de generacion de nosotros
como descriptores y observadores, nos garantiza y explica que nuestro mundo, como el mundo que
traemos a la mano en nuestro ser con otros, siempre sera precisamente esa mezcla de regularidad
y mutabilidad, esa combinacion de solidez y arenas movedizas que es tan tipica de la experiencia
humana cuando se la mira de cerca'.

Segundo, al definir el sujeto como organismo vivo y agente auto-constituido
en acomplamiento estructural con su entorno, como un sistema autopoiético, po-
demos hasta algin punto tratar de despedirnos de las “dialécticas”, es decir, del
pensar tan occidental en términos de los opuestos, de las negaciones, de la necesi-
dad dialéctica etc. Es una sala filosofica de espejos, el circulo de representaciones
que se multiplican cada vez mas abstractas y mas sofisticadas. Dialéctica, si, pero
solo la negativa, como la pensd Adorno, y s6lo en funcidn critica para la filosofia
europea moderna. Mientras tanto, el enactivismo nos empuja a pensar en términos
de complementariedad: de la complementariedad del sistema vivo con su entorno
y de los seres vivos con otros seres vivos. No hablamos, pues, sobre “negaciones”
y “negaciones de negaciones”, sobre el movimiento que sucede por generar los
opuestos, sino sobre el movimiento de hacerse uno mismo y otro a la vez, sobre
la relacion que nos trasforma de la manera que no sepamos donde esta la frontera,
porque esta se mueve y porque nosotros nos constituimos obrando en el mundo.

12 Como notamos en cada discurso colonial, pero también imperial.
13 H. Maturana, F. Varela, op. cit., p. 161.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

(Enactivismo y solidaridad? Algunas reflexiones en torno... 33

Y como lo muestran Maturana y Varela, y lo hizo Coleridge en el siglo XIX o Pio
Baroja en el siglo XX, entre muchos otros, la metafora que lo describe mejor es la
metafora de la planta o del arbol: las plantas crecen, absorbiendo lo exterior, pero
solamente en este proceso se constituye su interior, de la manera que lo interior
y lo exterior se comlementan y penetran. En este contexto también el pensar ana-
logico sistémico aparece como “primitivo”, a saber:

Si, el pensar analogico sistémico es primitivo en tanto esta desde el origen de nuestra
historia, pero no es irracional. El pensar analogico es un pensar racional desde la raciona-
lidad analdgica sistémica y no desde la racionalidad lineal causal. [...] el pensar analogico
es un pensar poético que surge de la aceptacion de la legitimidad de la inclusion de la vida
humana en el ambito natural, y que capta las coherencias sistémicas de la existencia en la
biosfera y el cosmos'“.

Tercero, si preguntamos por la unidad del género humano, lo hacemos dentro
del horizonte mas amplio, de la unidad de los seres vivos y de las actividades cog-
nitivas comunes a todos los seres vivos. Por lo tanto podemos decir, por ejemplo,
que una de las caracteristicas comunes de los procesos cognitivos es “distinguir”.

El acto de senalar cualquier ente, objeto, cosa o unidad, esta amarrado a que uno realice un acto
de distincion que separa a lo sefialado como distinto de un fondo. Cada vez que hacemos referencia
a algo, estamos especificando un criterio de distincion que sefiala aquello de que hablamos y especi-
fica sus propiedades como ente, unidad u objeto'”.

Por otra parte, al fundamentar los procesos cognitivos en lo bioldgico, nos
abrimos a las ciencias naturales y experimentales, por ejemplo a la psicologia cul-
tural, que nos ayuda enteder las diferencias culturales en cuanto a las percepciones
basicas, por ejemplo una tendencia de “analizar” o de “sintetizar”, los modos del
pensar sobre el “yo” reflexivo y las posibilidades de encontrar los fundamentos
neuropsicologicos de nuestas conductas. Este “desencantamiento” de lo humano
no tiene, como lo entiendo y utilizo, como su objetivo ninguna reduccion de lo
cultural a lo biologico, sino una ampliacion del horizonte interpretativo para in-
cluir a los “tradicionalmente” excluidos, a otros seres vivos, en la problematica
de la filosofia intercultural. El camino del enactivismo puede, pues, por una parte
“salvar” lo cultural con todos particularismos o diferencias que encontramos en
el ambito de las cultural y de las conductas determinadas culturalmente, pero por
otra incluye en la reflexion sobre lo humano la dimension bioldgica que puede
servir de una plataforma de establecer lo universal, lo que nos une a los seres vivos

4 H. Maturana, La objetividad..., p. 133.
15 Ibidem, p. 24.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

34 Iwona Krupecka

humanos y no humanos, aunque en un nivel mas universal posible, por ejemplo
por descubrir a los mecanismos neuropsicologicos que rigen de nuestra conducta
en situaciones dialdgicas, las hacen posibles o imposibles!®.

Ademas, si estamos de acuerdo con la demanda del pluralismo metodologi-
co, hay que repensar la funcion de las ciencias extactas y naturales, que pueden
servir —como cada otro discurso producido a lo largo de la historia humana y en
todos los contextos— tanto del instrumento de la opresion, como de la liberacion.
En realidad, el desarrollo del concepto enactivista muestra que de verdad tal vez
tengamos que ver con el nacimiento de un nuevo paradigma (por ejemplo los tra-
bajos de George Lakoff y Mark Johnson sobre metéaforas, las analisis en areas de
las artes, como musica, cine, etc.) nada de reduccionistas.

Como dicen Maturana y Valera: “Conocimiento del conocimiento obliga”, de
la manera que conocer las actividades comunes para nostostros todos y las diferen-
cias en modos de percibir y producir el sentido, junto con darse cuenta del caracter
interactivo y relacional de cualquier accion cognitiva, lleva a Maturana y Varela al
principio ético (aunque en realidad sea todavia un juicio descriptivo): “[...] apreciar
que nuestro punto de vista es el resultado de un acoplamiento estructural tan valido
como el de nuestro oponente, aunque el suyo nos parezca menos deseable™'”.

“CONDUCTA CULTURAL”, ETICA, ;FALLACIA NATURALISTA?

Como una de las formas de conducta (“un fendmeno relacional que nosotros,
como observadores, seflalamos entre organismos y medio”) aparece conducta
cultural como la “estabilidad transgeneracional de configuraciones conductuales
adquiridas ontogéneticamente en la dinamica comunicativa de un medio social’'®,
Lo humano sigue siendo exepcional por la naturaleza del lenguaje humano que
cumple un rol doble: de generar regularidades y de producir la reflexividad.
La conducta cultural, sin embargo, tiene las mismas “limitaciones” que cualquier
otra conducta, es decir, también es un fendémeno relacional, que puede aparecer
solamente en relacion de un ser humano con otro ser humano. La convivencia
resulta, pues, un fundamento de toda formacion cultural. Maturana y Varela pro-
ponen, entonces, un principio ético del amor, de la solidaridad, del amor como
“fundamento biologico del fendémeno social”', y lo presentan como un principio
derivado de los juicios descriptivos sobre el funcionamiento de los sistemas vivos.

16 Véase p. ej. un libro ya clasico de R.E. Nisbett, La geografia de pensamiento. ;Como los
asiaticos y los occidentales piensan diferentemente... y por qué?, Nueva York 2004.

7 H. Maturana, F. Varela, op. cit., p. 163.

18 Ibidem, p. 133.

1 Ibidem, p. 164.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

(Enactivismo y solidaridad? Algunas reflexiones en torno... 35

Aunque la vision de derivar los princios éticos de la “naturaleza”, en cualquier
sentido, es muy tentadora, en realidad parece poco valida. Es que nuestros juicios
decriptivos son impregnados de jucios valorativos —es decir, sabemos muy bien
que las descripciones no son puras descripciones, sino que siempre estan transmi-
tiendo algunos componentes valorativos; sabemos que no existen “observadores
puros”— pero no podemos, como si quisieramos ir al revés, establecer un sistema
de valores éticos partiendo de las descripciones, porque unas no se derivan de otras.
Desde el punto de vista bidlogico nada es bueno o malo, desde el punto de vista de
cualgiera descripcion nada es malo o bueno, simplemente es. Si acepto la perspecti-
va de la immanencia, es decir, si quiero estar dentro del “giro antropoldgico” (como
llamé nuestra época Enrique Dussel)?, si quiero quedar fiel a mi perspectiva filoso-
fica, a la perspectiva de la contingencia y de la finitud, tengo que distinguir el orden
descriptivo del orden normativo. Somos nosotros, los humanos, que precisamente
en el momento de establecer los valores, produciendo la normatividad (“dominio
consensual”, como dice Maturana y Varela), traspasamos la naturaleza. Sabemos
ademas, que ni “sentimientos morales naturales”, ni “empatia natural” etc., a modo
de David Hume o Rousseau, no nos llevan a ninguna parte, y esto por una sola ra-
z6n: la multitud de las culturas produce la multitud de los modos de manejar de las
emociones y afectos, hasta producir las diferentes “personalidades basicas” (Abram
Kardiner, Ralph Linton). Conocemos sociedades basadas en el principio del amor
(o del altruismo), pero también aquellas que se rigen por los princios del egoismo,
o0 hasta por la hostilidad”'. Pero el limite mas fundamental de la “empatia” o de
los sentimientos naturales del amor es el siguiente: muy facilmente amamos a los
nuestros, a los “projimos” en el sentido de la similaritud, pero la empatia falla al
confrontarnos con el otro. Comparto con la mujer blanca y rica, pero no reconozco
ya el sufrimiento analdgico al mio en la situacion de la pobre negra, o por lo menos
no lo reconozco gracias a pura empatia, en el nivel emocional, sino que me cuesta
traspasar los imaginarios sociales en que estoy sumergida para reconocer la simi-
litud de la situacion, del sufrimiento, de la humillacion del otro constituido como
perteneciente a otra clase de seres, a los humanos-pero-mas-animales.

No es que con la visidon enactivista no cambia nada, al contrario. Al adoptar
la perspectiva de Maturana y Varela (entre otros, su obra es para mi un “tipo
ideal”) lo que podemos y debemos hacer en cuanto a la posibilidad de fundamen-
tar el discurso ético es el cambio del punto de vista o, mejor dicho, el cambio de
la pregunta que plenteamos. Usualmente preguntamos por los principios que pue-

2 E. Dussel, Método para una filosofia de la liberacion. Superacién analéctica de la dialéc-
tica hegeliana, Salamaca 1974, pp. 195-197.
2 Vése p. ¢j. R. Benedict, Patterns of Culture, Boston 1934.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

36 Iwona Krupecka

dan garantizar los derechos a los otros, que nos puedan ayudar constituir el orden
normativo “objetivo” para todos los seres humanos. Mientras que lo que tenemos
que hacer al aceptar la realidad de los sistemas vivos entrelazados entre si mismos,
y al aceptar que la normatividad no surge de lo mas alla ni de lo mas arriba, es pre-
guntar: /qué derecho tengo yo de ... imponer mi voluntad, de imponer mi cultura,
de malgastar la comida o el agua, de hacer sufrir a un animal?* Y si encuentro que
ningunos, si encuentro que lo que hago tiene su fundamento en mis sentimientos,
necesidades, supersticiones y deseos; y que estos surgen de mi naturaleza biolo-
gica y de mi convivencia cultural, contingente e inestable, sé que lo ético esta por
hacer. Lo ético es lo utopico. O, como dice Fornet-Betancourt, estamos frente a la
tarea de “transformar la convivencia en un lugar de convivialidad”?.

Ahora bien, no hablamos sobre derivar los jucios ¢éticos de los jucios des-
criptivos. Cuando Maturana propone su principio de amor lo hace, en realidad,
en el nivel descriptivo. El amor funciona como hipdtesis explicativa del orden
social: “[...] esta tendencia a la espontanea recurrencia de interacciones que es el
fundamento de lo social, se da en la dimension del amor. [...] El amor no es con-
secuencia de lo social, sino al revés”*. Aunque suena a Rousseau moderno, el
modo excplicativo es distinto: de la vivencia descrita como convivencia, tanto en
el nivel bioldgico, como cultural —siempre tenemos que ver con las interacciones
del sistema autopoiético con su medio y con los cambios estructurales de este sis-
tema generadas por interacciones con el medio— Maturana deriva una hipotesis
de la necesidad de abrirse del organismo a las influencias externas, de estar en
relaciones, de crear una red simbolica que permita ver a los otros como legitimos,
como otros que son, en ultima instancia, la condicion de la posibilidad de la exis-
tencia de cada uno como ser humano: biologico y social. Esto es légico, pero to-
davia, por desgracia, no sobrepasamos lo descriptivo y nos confrontamos con los
mismos limites que tiene la empatia. Es decir, puedo aceptar la necesidad de amar
a los mios y no tanto a los que pertenecen al otro grupo social. Puedo postular la
solidaridad con mi familia, pero negarla con otras familias etc. ;Podemos, pues,
derivar el principio de solidaridad de las descripciones de nuestro vivir en interac-
ciones? En mi opinion, si y no. Porque de todos modos el reconocimiento de la
dignidad de cada ser humano, de la libertad y de la igualdad de cada ser humano
exige traspasar la area inmediata de mis interacciones, salir de mi nicho en el cual
el amor en el sentido de abrirse a las interacciones con los otros constituye un

22 Como lo estéa postulando por ejemplo Peter Singer desde el utilitarismo.

B Véase R. Fornet-Betancourt, Interculturalidad, critica y liberacion, Aachen 2012,
pp. 118-119.

2% H. Maturana, Transformacién en la convivencia, Santiago de Chile 2014, p. 107.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

(Enactivismo y solidaridad? Algunas reflexiones en torno... 37

fundamento de relaciones sociales. El reconocimiento del otro como legitimo en
cuanto al otro con quien no mantengo ninguna relacion personal no es la cuestion
de las relaciones inmediatas, sino de relacion de amor, si, pero mediatizada por lo
ético como tal, por lo ético que surge de una decision o de una eleccion reflexiva.

En tomar esta decision ética las descripciones elaborados por Maturana
y Varela pueden servir de premisas muy importantes, pero desde el giro antropo-
logico resulta imposible enraizar los valores universales ni en lo bioldgico, ni en
lo divino. Si, lo €tico es lo utopico.

A pesar todas estas dificultades, la perspectiva enactivista tiene sus ventajas
enormes. Primero, puede ayudarnos a construir una vision inclusiva del ser hu-
mano. Al describir al ser humano como perteneciente a una clase de animales vy,
de la manera mas amplia, de la vida como proceso cognitivo, hasta algiin punto
borra las fronteras entre los seres humanos y no humanos con cuales entramos en
relaciones. Si los seres vivos somos, ademas, definidos como “sistemas abiertos”,
que se hacen en interacciones con su medio, y esto se refiere tanto al alimentarse,
al buscar refugio etc. como al comunicarse y crear lenguajes simbdlicos, todos
somos histdricos, interrelacionados con nuestros medios particulares, sumergidos
en distintas redes que son igualmente legitimos (y podemos explicarlos funcional-
mente). De esta manera no puedo apoyarme en supuesta “animalidad” de algunos
de los seres humanos, no puedo distinguir entre las culturas que son cultural y es-
tas que pertenecen a esta esfera sospechosa de la vida animal. Segundo, incluso
mas importante, pienso el ser humano como individuo y a la vez sumergido en
relaciones sociales, como uno mismo y otro a la vez, como uno que se hace a si
mismo en interacciones. Salvo el “yo”, con sus necesidades, sufrimientos, deseos
y objetivos individuales, con su libertad como autonomia, pero también al “no-
sotros” (humanos y no humanos) que interactian conmigo y son la condicion de
posibilidad de mi existencia. Parece, pues, que el principio de amor como fun-
damento de lo social pasa la prueba en cuanto a las relaciones inmediatas y mas
basicas —si quiero vivir tengo que contar con los otros— aunque falla en el nivel
de la humanidad como tal. Y tercero, el enactivismo muestra muy claramente, que
los valores universales no se derivan de la “universalidad” de nuestra naturaleza
biolodgica, ni de ninguna de las culturas existentes, ni de la palabra divina, sino que
unicamente se los puede construir o determinar desde lo humano.

CONCLUSION: ;QUE ES VERDAD?

Este recorrido corto por el camino del enactivismo autopoiético me incita
a reflexionar una cuestion fundamental en el pensar filosofico: la cuestion de la
verdad. Y pienso en el concepto especifico, el concepto pragmatico de la verdad.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

38 Iwona Krupecka

El pensamiento pragmatista ofrecio, a los finales del siglo XIX, una vision “li-
beradora” tanto de la verdad, como del ser humano, que encontr6 su reflejo im-
portantisimo tanto en la obra de Unamuno, tanto en varios subjetivismos del si-
glo XX, como en las corrientes contemporaneas dedicadas al sujeto corporizado.
La definicion mas basica y abierta de lo verdadero como “lo que obra” me parece
ampliar el horizonte de la verdad, incluyendo tanto los discursos desde lo cultural
0 semidtico, como los discursos desde lo bioldgico, fisico, etc. En realidad, lo que
buscamos es el didlogo, por lo tanto una definicion tan amplia puede resultar “ma-
nejable”, también en traspasar la dicotomia destructiva entre el relativismo y obje-
tivismo/universalismo; destructiva, porque en realidad transforma el didlogo o en
forma de “ensenanza” de los que no aceptan/conocen un jucio privilegiado o en
intercambio de “opiniones”. Tal vez sea razonable abrir de nuevo una discusion
sobre la verdad desde la filosofia intercultural, tomando en cuenta tanto la pro-
puesta pragmatista, como la fenomenologica (Xavier Zubiri, Ignacio Ellacuria),
con el enactivismo como un punto de interseccion®, para poder constituir una filo-
sofia de la solidaridad muy amplia que sepa fundamentar sus tesis también desde
el nivel epistemologico y desde las ciencias bioldgicas.

2 Véase por ejemplo la idea de la “objetividad entre paréntesis” de Maturana: “En el camino de
la objetividad entre paréntesis, el observador constituye existencia con sus operaciones de distinciones.
Por estas razones, en el camino de la objetividad entre paréntesis el observador sabe que ¢l o ella no
puede usar el objete que se asume extiste como una entidad independiente como un argumento para
fundar su explicacion. [...] El observador que sigue este camino explicativo, se da cuenta de que ¢l
o ella vive en un multiverso, esto es, en muchos distintos, igualmente legitimos, pero no igualmente
deseables realidades explicativas, y que en éste, un desacuerdo explicativo es una invitacion a una
reflexion responsable en coexistencia, y no una negacion irresponsable del otro” (idem, La objetivi-
dad..., p. 24, 26). Es exactamente esta idea que inspir6 tanto a Mignolo en su proyecto decolonial a la
luz de la necesidad de constituir una esfera cuasi-universal, de la transmodernidad, del dialogo y de las
descripciones cientificas de lo “comtn”. No estamos muy lejos de las tesis kantianas sobre la necesi-
dad de dinstinguir precisamente las esferas de los juicios objetivos sobre los objetos de experiencia y
de las ideas regulativas de la razon; de lo especulativo y de lo practico. Parafraseando a Alfred North
Whitehead, puedo decir que todo esto no son mas que comentarios a Immanuel Kant.



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

(Enactivismo y solidaridad? Algunas reflexiones en torno... 39

BIBLIOGRAFIA

Adorno T.W., Horkheimer M., Dialéctica de la llustracion. Fragmentos filosdficos, Madrid 1998.

Benedict R., Patterns of Culture, Boston 1934.

di Paolo E., Enactivismo, [en:] C.E. Vanney, L. Silva, J.F. Franck (ed.), Diccionario Interdisciplinar
Austral, 2016, http://dia.austral.edu.ar/Enactivismo [acceso: 10.02.2019].

Dussel E., Método para una filosofia de la liberacion. Superacion analéctica de la dialéctica hege-
liana, Salamaca 1974.

Fornet-Betancourt R., Interculturalidad, critica y liberacion, Aachen 2012.

Fornet-Betancourt R., Transformacion intercultural de la filosofia, Bilbao 2001.

Keen B., The European Vision of the Indian in the Sixteenth and Seventeenth Centuries: A Sociolo-
gical Approach, [en:] J. Pérez (ed.), La imagen del Indio en la Europa moderna, Seville 1990.

Maturana H., La objetividad. Un argumento para obligar, Santiago de Chile 1997.

Maturana H., Transformacion en la convivencia, Santiago de Chile 2014.

Maturana H., Varela F., El arbol del conocimiento, prefacio de R. Behnke, Santiago de Chile 2006.

Mignolo W., Desobediencia epistémica. Retorica de la modernidad, logica de la colonialidad y gra-
matica de la descolonialidad, Buenos Aires 2014.

Mignolo W., The Darker Side of Western Modernity. Global Futures, Decolonial Options, Durham—
London 2011.

Nisbett R.E., La geografia de pensamiento. ;Como los asidticos y los occidentales piensan diferen-
temente... y por qué?, Nueva York 2004.

Roig A.A., Etica del poder y moralidad de la protesta. Respuestas a la crisis moral de nuestro
tiempo, Mendoza 2002.

Van Den Abbeele G., Travel as Metaphor. From Montaigne to Rousseau, Minneapolis—Oxford 1992.

Waldenfels B., Exploraciones fenomenologicas acerca de lo extraiio, Barcelona 2015.

SUMMARY

In this text, [ try to amplify the perspective of intercultural philosophy with some considera-
tions from the field of enactivism. I assume that the enactivist point of view gives some new possi-
bilities of establishing the principle of solidarity. I focus on the advantages of conceiving the human
being as living autopoietic system: to live in and through interactions, to be the same and different
at the same time, to transgress the difference between human and non-human living creatures. I also
consider the possibility of invalidating the naturalistic fallacy.

Keywords: solidarity; love; animals; liberation

STRESZCZENIE

W niniejszym tekscie proponuje poszerzenie perspektywy filozofii migdzykulturowej o ujecie
enaktywistyczne. Zaktadam, ze enaktywizm daje nowe mozliwosci ufundowania zasady solidarno-
sci. Koncentruj¢ si¢ na zaletach postrzegania czlowieka jako Zywego systemu autopoietycznego:
zyciu w i poprzez interakcje, byciu tym samym i innym zarazem, przekraczaniu granic migdzy isto-
tami zywymi ludzkimi i nieludzkimi. Rozwazam réwniez zagadnienie mozliwosci przekroczenia
btedu naturalistycznego.

Stowa kluczowe: solidarnosc¢; mitosé; zwierzeta; wyzwolenie



Pobrane z czasopisma Annales | - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 05:36:35

40 Iwona Krupecka

RESUMEN

En este texto propongo ampliar la perspectiva de la filosofia intercultural con las propuestas
del enactivismo. Mi hipdtesis es que la perspectiva enactivista abre nuevas posibilidades de funda-
mentar el principio de solidaridad. Me enfoco en las ventajas de concebir al ser humano en catego-
rias del sistema vivo autopoiético: en vivir en y por las interacciones, en ser yo mismo/misma y otro/
otra a la vez, en traspasar la frontera entre los seres vivos humanos y no humanos. Pero también
estoy analizando la posibilidad de superar la ‘falacia naturalista’ en el duscurso ético.

Palabras claves: solidaridad; amor; animales; liberacion


http://www.tcpdf.org

