
 

 

KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 15/ 2015 

ARTYKUŁY, s. 89–106 

 

SŁOWNIK HISTORYCZNY I KRYTYCZNY  

PIERRE’A BAYLE’A I JEGO BRYTYJSCY CZYTELNICY 
 

Adam Grzeliński 

 

 
Artykuł rekonstruuje wpływ myśli francuskiego filozofa i historyka Pierre’a 

Bayle’a (1647–1706) na filozofów i literatów brytyjskiego Oświecenia. Wpływ ten 

był bardzo szeroki, do czego przysłużyły się kolejne angielskie edycje jego najważ-

niejszego dzieła, jakim był Słownik historyczny i krytyczny (1697). Bayle bardzo 

silnie oddziałał zarówno na wolnomyślicieli oraz deistów (Tolanda, Shaftes-

bury’ego, Mandeville’a Collinsa), jak i czołowych brytyjskich empirystów (Loc-

ke’a, Berkeleya i Hume’a), choć bardzo często dochodziło przy tym do przeinacza-

nia jego poglądów. 

 

Słowa kluczowe: Pierre Bayle, Oświecenie brytyjskie, sceptycyzm, empiryzm, 

Shaftesbury, Locke, Berkeley, Hume 

 
 

Wydany w roku 1697 Słownik historyczny i krytyczny francuskiego 

historyka i filozofa Pierre’a Bayle’a szybko okazał się dużym sukcesem1. 

Powodem była zarówno sława autora, powszechne zainteresowanie tego 

rodzaju kompendiami wiedzy, jak i zawartość dzieła, która daleko 
wykraczała poza to, co dotychczas można było znaleźć w podobnych 

słownikach biograficznych. Bayle, który po ponownej konwersji na 

protestantyzm musiał uchodzić z Francji Ludwika XIV, by ostatecznie 
osiąść w tolerancyjnym Rotterdamie, zdążył już dać się wówczas poznać 

czytelnikom jako autor szeregu dzieł, w których przedstawiał krytykę 
religijnych zabobonów oraz głosił hasła szerokiej tolerancji wyzna-

niowej: Lettre sur la comète (1682), wznawiany później jako Pensées diverses 
                                                           

ADAM GRZELIŃSKI, profesor doktor habilitowany, Instytut Filozofii, Uniwersytet 

Mikołaja Kopernika w Toruniu, Polska; adres do korespondencji: Instytut Filozofii 

UMK, ul. Fosa Staromiejska 1a, 87–100 Toruń. E-mail: grzelinski@wp.pl 

 
1 Autor wyraża uprzejme podziękowania Bednarowski Trust Board na Uniwersytecie 

w Aberdeen za otrzymane stypendium, dzięki któremu możliwe było przygotowanie 

niniejszego artykułu. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

90 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

sur la comète (Myśli różne o komecie), Critique génerale de l’histoire du 

Calvinisme du P. Maimburg (Ogólna krytyka historii kalwinizmu P. 

Maimburga, 1683), w której dały o sobie znać jego talenty krytyka źródeł 

historycznych, rozwinięte w pełni w przyszłym Słowniku. Duży 

oddźwięk w całej Europie zyskało też inne przedsięwzięcie Bayle’a, 

jakim był redagowany przezeń w latach 1684–1687 miesięcznik Nouvelles 

de la République des Lettres (Nowiny z Rzeczpospolitej Literatów), w których 

zamieszczał recenzje ukazujących się wówczas książek na najrozmaitsze 
tematy – od literatury i historii po teologię, filozofię i nauki przyrod-

nicze, dzięki czemu stał się znaną i cenioną osobistością ówczesnej 

respublica literaria. Trzeźwość osądu, zmysł krytyczny, erudycja i ostre 

pióro zyskały mu przychylność największych postaci świata 

intelektualnego – we Francji Hueta, Malebranche’a i Arnaulda, w 
Niemczech Leibniza, w Anglii zaś Boyle’a i Locke’a.  

Jak już wspomniałem, drugim powodem popularności Słownika 

historycznego i krytycznego było spore zainteresowanie tego rodzaju 

pracami2. Pierwotnym zamysłem zarówno wydawców, jak i samego 

Bayle’a było poczynienie korekt i uzupełnień do cieszącego się dużą 

popularnością Grand dictionnaire historique, ou la mélange curieux de l’histoire 

sacrée et profane (Wielki słownik historyczny czyli antologia historii świętej 

i świeckiej) francuskiego księdza Louisa Morériego (1643–1680), którego 

pierwsze wydanie opublikowano w 1674 roku, a kolejnych pięć fran-
cuskich edycji było czytanych w całej Europie. Ostatecznie jednak 

postanowiono wydać całkiem odrębny słownik, tak z powodu niemoż-

ności zdobycia przez holenderskich wydawców praw autorskich do 

dzieła Morériego, jak i za sprawą rozległości podjętych przez Bayle’a 
prac, które zaczęły obejmować także krytykę innych ówczesnych dzieł 

tego rodzaju – m. in. Dictionarium Historicum Nicolasa Lloyda (Londyn 

1670), Lexicon universale historiam, chronologiam, geographiam, genealogiam, 

mythologiam, omneque antiqitatem […] Johanna Jacoba Hoffmana 

(Bazylea 1677) czy Dictionaire (Paryż 1620) Charlesa Estienne’a3. 

                                                           
2 W tym czasie w Hadze i Rotterdamie zaczęły ukazywać się inne podobne 

kompendia: wydawcy Słownika Bayle’a, bracia Arnout i Reinier Leer wydali trzytomowy 

Dictionnaire universel des arts et sciences Antoine’a Furetièra (1690) z przedmową Bayle’a, 

inny tamtejszy wydawca, P. van der Slaart, dwa lata później opublikował Lexicon 

rationale, sive Thesaurus philosophicus ordine alphabetico digestus protestanckiego kapłana 

i kartezjanina Etienne’a Chauvine’a. W następnym stuleciu w Europie zaczęły pojawiać 

się kolejne ważne prace: w 1728 roku Ephraim Chambers wydał Cyclopaedię, a w połowie 

stulecia Diderot i d’Alambert zaczęli wydawać francuską Wielką Encyklopedię.  
3 Szczegóły na temat przeprowadzonej przez Bayle’a krytyki ówczesnych źródeł na 

podstawie pierwszego artykułu Słownika Bayle’a przedstawia K. Vermeir, [w:] The 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

91 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

Słownik Bayle’a stanowił ich uzupełnienie, a także poddawał krytyce 
zawarte tam informacje – trudno się zatem dziwić, że w kolejnych 

dziesięcioleciach chętnie do niego sięgano4. 

Wreszcie trzecim powodem popularności Słownika, zwłaszcza wśród 

filozofów Oświecenia, były dygresje Bayle’a dotyczące kwestii 

teologicznych, politycznych i filozoficznych. Niewielkiej objętości hasła, 

napisane dość beznamiętnym stylem właściwym dziełom ency-
klopedycznym, uzupełnione były bowiem dwoma rodzajami przypisów. 

Pierwsze, z reguły skrótowe, pisane na marginesach, miały charakter 
czysto bibliograficzny, drugie zaś były niezwykle obszernymi uwagami, 

często wielokrotnie przerastającymi swą objętością same hasła, pełnymi 

dygresji, wnikliwymi i nierzadko bardzo ironicznymi. To w nich do-
chodzi do głosu Bayle – wytrawny polemista i przenikliwy filozof. 

Chociaż zatem Słownik w zamyśle miał być słownikiem historycznym (a 

dokładnie biograficznym) i krytycznym (korygującym wcześniejsze dzie-
ła), to sięgano doń często dla wartości zawartych tam uwag o charakte-
rze filozoficznym: znajdowały się tam hasła szerokiej tolerancji religijnej 

wraz z projektem uniezależnienia moralności od religii, sprzeciw wobec 

racjonalnej teologii oraz sceptyczne argumenty za ograniczonością 
wiedzy, a więc tezy, które rodzący się oświeceniowy krytycyzm tak 

łatwo mógł uznać za swoje. Kontrowersje, które często budziły pisma 
Bayle’a, sprawiały jednak, że bardzo często dochodziło do 

dezinterpretacji jego myśli. Sceptyczne argumenty, które kierował prze-
ciwko twierdzeniom racjonalnej teologii, brano najczęściej za ateizm, 

przekonanie, że rozum nie jest samowystarczalny, lecz potrzebuje świa-
tła wiary, odczytywano jako niszczący sceptycyzm, zaś pesymizm i nie-
możność wyjaśnienia źródeł zła w obliczu twierdzeń religii uznawano za 
sprzyjanie manichejczykom. Szczególnie antysystemowy charakter myśli 

Bayle’a, wyszukującego sprzeczności w rozumowaniach uważanych za 
najbardziej niepodważalne, sprawia zresztą, że i dzisiaj nietrudno 

                                                           
Dustbin of the Republic of Letters. Pierre Bayle’s “Dictionaire” as an encyclopedic palimpsest of 

errors, https://www.academia.edu/2108989/The_Dustbin_of_the_Republic_of_Letters. 

_Pierre_Bayles_Dictionaire_as_an_Encyclopedic_Palimpsest_of_Errors [dostęp: 4.05. 

2015].  
4 Szczegóły na temat prac nad Słownikiem podaje H. H. van Lieshout w The Making of 

Pierre Bayle’s Dictionnaire Historique et Critique, Brill, Amsterdam-Utrecht 2001. 

W języku polskim informację zawiera wprowadzenie do wydania wyboru haseł Słownika: 

K. Kaśkiewicz, A. Grzeliński, Wprowadzenie [do:] P. Bayle, Słownik historyczny i krytyczny. 

Wybór, tłum. K. Kaśkiewicz, A. Grzeliński i in., Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń 

2014, s. 7–30. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

92 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

znaleźć bardzo odmienne od siebie interpretacje jego poglądów5. Tak 
samo czytano Bayle’a w Oświeceniu – jeśli nie we wszystkim zgadzano 

się z tezami centralnymi dla jego światopoglądu lub je błędnie 
odczytywano, to wnikliwe przemyślenia dostarczały nieraz filozofom 

szeregu poręcznych argumentów do obrony własnych tez6. Przykładów 

takiego wykorzystania jego myśli dostarczała osiemnastowieczna 
filozofia brytyjska, na którą wpływ Bayle’a był szczególnie silny, w tym 

dokonania jej najważniejszych przedstawicieli: Johna Locke’a, a w 

jeszcze większym stopniu jego następców – George’a Berkeleya oraz 
Davida Hume’a. 

Wpływ Bayle’a na brytyjskich filozofów i literatów rozpoczyna się 

wcześnie, jeszcze za jego życia, za sprawą Locke’a oraz kręgu wspólnych 
przyjaciół i znajomych przebywających w drugiej połowie lat 

dziewięćdziesiątych XVII stulecia w Rotterdamie. W domu Benjamina 
Furly’ego – kupca, poligloty i kolekcjonera książek, spotykali się Pierre 

Desmaizeaux, członek Royal Society, biograf Bayle’a i tłumacz jego prac 

na angielski, Jean Le Clerc, protestancki teolog, redaktor Bibliothèque 

universelle et historique, holenderski teolog Phillip van Limborch 

i Anthony Ashley Cooper, późniejszy lord Shaftesbury, autor 

Characteristics of Men, Manners, Opinions, and Times (1711). Co ciekawe, 

podczas swego dwuletniego pobytu w Holandii Locke spotkał się 

                                                           
5 Wedle najbardziej dzisiaj rozpowszechnionej interpretacji, myśl Bayle’a miałaby 

mieć przede wszystkim charakter sceptyczny – orędownikiem takiego odczytywania 

dzieł francuskiego filozofa był przede wszystkim Richard Popkin, autor klasycznej już 

pracy poświęconej sceptycyzmowi (The History of Scepticism. From Savonarola to Bayle, 

Oxford University Press, Oxford 2003), a także wydawca i tłumacz wyboru Słownika na 

język angielski (P. Bayle, Historical and Critical Dictionary. Selections, Hackett Publishing 

Company, Indianapolis 1991). Interpretacja ta spotykała się nieraz z krytyką, w której 

podkreślano jej jednostronność (por. np. H. M. Bracken, Bayle not a Sceptic?, “Journal of 

the History of Ideas” 1964, t. 25, nr 2, s. 169–180). Z kolei w swoim szeroko 
komentowanym trzytomowym opracowaniu poświęconym Oświeceniu Jonathan Israel 

zwraca uwagę na społeczny aspekt myśli Bayle’a – głoszone przezeń hasła tolerancji 

religijnej i krytykę dogmatycznej religijności (por. Jonathan Israel, Radical Enlightenment. 

Philosophy and the Making of Modernity 1650–1750, Oxford University Press, Oxford 2001, 

s. 338, tenże, Enlightenment Contested. Modernity and The Emancipation of Man, Oxford 

University Press, Oxford-New York 2006, s. 153 i nast). Na temat źródeł mających długą 

historię sporów zob. E. Lambrousse, Bayle, tłum. D. Potts, Oxford University Press, 

Oxford 1983, s. 52 i nast. 
6 Na temat wpływu Bayle’a na filozofię niemiecką zob.: H. Jakuszko, Inspiracja 

Pierre’a Bayle’a w oświeceniu niemieckim, [w:] Rekonesanse filozoficzne. Człowiek, wartości, 

historia. Księga pamiątkowa poświęcona Profesorowi Zdzisławowi Jerzemu Czarneckiemu, 

red. H. Jakuszko, S. Jedynak, A. L. Zachariasz, J. Zdybel, Wydawnictwo UMCS, Lublin 

1999, s. 127–137. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

93 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

z Baylem być może tylko raz, w dodatku przelotnie, o czym ten 

wspominał w jednym z listów7. Z pewnością jednak obaj wiedzieli o so-
bie całkiem sporo. Można przyjąć, że głoszone przez Bayle’a hasła 

radykalnej tolerancji religijnej nie pozostały bez wpływu na napisanie 

przez Locke’a Listu o tolerancji (późniejszego od prac Bayle’a o kilka lat), 

jakkolwiek w porównaniu z tym, co głosił filozof z Rotterdamu, stano-
wisko Locke’a było dużo bardziej umiarkowane. Tolerancja powinna – 
wedle niego – dotyczyć zasadniczo różnych odłamów protestantyzmu, 

tymczasem najbardziej radykalne hasła Słownika dopuszczały tolerancję 

nie tylko dla innowierców, ale jak należy sądzić, także dla ateistów. Ci 

ostatni mogą wieść życie cnotliwe, bowiem jak twierdził Bayle, zasady 

moralności są niezależne od wiary religijnej, a zapewne i głębiej wyryte 
w ludzkich sercach niż pojęcia religijne. Teza ta znajdowała oparcie w 

obfitym materiale historycznym, zaś w czasach niedawnych przykładu 

mogło dostarczyć – zdaniem Bayle’a – chociażby życie Spinozy. W 

poświęconym mu artykule – najdłuższym w całym Słowniku – pisał np. 

„Ci, którzy go znali, a także chłopi z wiosek w okolicach, gdzie przez ja-
kiś czas w odosobnieniu mieszkał, wszyscy zgadzali się, że był towarzys-
ki, uprzejmy, szczery, uczynny i obyczajny. Choć jest to dziwne, mimo 

wszystko nie powinno nas to dziwić bardziej niż widok ludzi, którzy 

wiodą złe życie, choć są całkowicie przekonani o prawdzie Ewangelii”8.  
Bayle cenił Locke’a, a nawet uczynił sporo, aby rozpropagować 

francuskie tłumaczenie jego Rozważań sporządzone przez Pierre’a 

Coste’a9. Ostatecznie jednak samego przekładu, który ukazał się w 1700 

roku, nie przeczytał, na czym zaważyły przede wszystkim odmienne 

zainteresowania (w ostatnich latach życia Bayle poświęcał swą uwagę 
przede wszystkim sporom teologicznym), a zapewne i jego przywiązanie 

do kartezjanizmu10. Mniejsze znaczenie Bayle przypisywał Reasonableness 

of Christianity (Racjonalności chrześcijaństwa, 1695), w którym to dziele 

Locke starał się znaleźć rozumowe racje twierdzeń religijnych, co – 

zdaniem Bayle’a – z góry było skazane na niepowodzenie. Krótko zatem 
mówiąc, Locke’a interesowały poglądy społeczne i religijne Bayle’a, 

można też domniemywać wpływu wczesnych prac francuskiego filozofa 

na jego stanowisko w sprawie tolerancji, najprawdopodobniej też znał 

                                                           
7 W liście do Vincenta Minutoli z 14 września 1693 Bayle wspominał, że „widział go 

w czasach panowania króla Jakuba”, cyt. za: L. P. Courtines, Bayle’s Relations with 

England and the English, Columbia University Press, New York 1938, s. 112. 
8 P. Bayle, Słownik historyczny i krytyczny…, dz. cyt., s. 90. 
9 L. P. Courtines, Bayle’s Relations…, dz. cyt., s. 115.  
10 E. Lambrousse, Bayle, dz. cyt., s. 89–90. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

94 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

Słownik, natomiast Bayle z ostrożnym uznaniem wypowiadał się 

o Locke’owskiej new way of ideas. 

Recenzje systematycznie ukazujące się w Nouvelles de la République des 

Lettres, a także znajomość z Locke’em oraz Desmaizeaux szybko zwró-
ciły na Bayle’a uwagę członków Royal Society: angielscy badacze byli 

przekonani, że czasopismo to będzie znakomitym sposobem propa-
gowania ich osiągnięć tam, gdzie język angielski, a także ich nazwiska 

były mniej znane. I rzeczywiście, Bayle sporządził kilka recenzji prze-
słanych przez członków Towarzystwa książek (na przykład prac Roberta 

Boyle’a poświęconych badaniom krwi oraz eksperymentom z pompą 
próżniową, a także dzieł historycznych). Należy dodać, że Bayle, choć w 

sprawach naukowych był całkowitym amatorem, potrafił docenić 

znaczenie rozwijającej się wówczas metody eksperymentalnej. Podobnie 
jak z Locke’em, kontakty Bayle’a z członkami Royal Society miały 

charakter czysto intelektualny – sposobem komunikacji były dołączane 

do listów książki oraz publikowane później ich streszczenia.  
W bardziej zażyłych stosunkach z Baylem był Shaftesbury; chociaż, 

jak podkreślał w swych listach, często istniała pomiędzy nimi różnica 
zdań, to do samego Bayle’a odnosił się z wielką atencją, wychwalając 

zarówno jego erudycję, jak i zalety osobiste, a nawet czyniąc z niego 

wzór chrześcijanina. Bayle był dlań z kolei źródłem wiedzy na temat 
książek, przede wszystkim zaś jego prace mogły stanowić inspirację dla 

emotywistycznej koncepcji moralności, rozwiniętej przezeń w Inquiry 

Concerning Virtue and Merit (której pierwsza, nieautoryzowana wersja 

ukazała się za sprawą Johna Tolanda w 1699 roku). Shaftesbury, podob-
nie jak Bayle, uważał, że moralność jest niezależna od wiary, a wy-
obrażenia religijne zależą od charakteru i przeżyć ludzi. Obu myślicieli 
łączyło także przekonanie o konieczności swobodnej publicznej debaty, 

w której można poddawać pod dyskusję także kwestie religijne. „Nie 

wiem, jakąż szkodę może uczynić światu poszukiwanie prawdy przez 
kogoś, kto wiódł tak wyważone, bezinteresowne, uczciwe i niewinne 

życie, wiem jednak, bo sam mogłem tego doświadczyć, ile uczynił do-
brego, i zawsze chętnie to przyznam”11, pisał Shaftesbury poruszony 
wiadomością o śmierci Bayle’a i nie ma podstaw, aby w słowach tych 

dopatrywać się jedynie konwencjonalnej formuły. 

Do wpływu Bayle’a przyznawali się później także inni deiści 
i wolnomyśliciele, jak John Toland, autor słynnej i kontrowersyjnej 

                                                           
11 Shaftesbury, list do Basnage’a z 21 stycznia 1706, [w:] tenże, Life, Unpublished 

Letters and Philosophical Regimen, red. Benjamin Rand, Swan Sonnenschein–Macmillian, 

London–New York 1900, s. 374. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

95 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

książki Christianity Not Mysterious (1696); Bernard Mandeville, którego 

Bajka o pszczołach (1714) cieszyła się złą sławą, pochlebnie wspominał 

o nim w swych Free Thoughts on Religion (Wolne myśli na temat religii, 

1720), podobnie jak uczeń i przyjaciel Locke’a, Anthony Collins, autor 

m. in. Discourse on Free-Thinking (Rozważania o wolnomyślicielstwie, 1713). 

Wpływ Bayle’a miał przy tym różny zakres. Collinsowi Słownik 

dostarczał przykładów cnotliwych ateuszy czy występnych obrońców 
religii12. Mandeville wyciągnął z kolei radykalne wnioski  z rozdzielenia 

wartości społecznych i religijnych, zaprzeczając realności i praktycz-
nemu znaczeniu powszechnie uznawanych pojęć moralnych. Związki 
Bayle’a z Tolandem miały nieco szerszy charakter. Po pierwsze, obaj w 

swych pracach historycznych korzystali z tych samych źródeł, ponadto 

Toland w swych Letters to Serena (1704) korzystał ze Słownika (dokładniej 

z artykułu Anaksagoras), natomiast Bayle przygotowując hasło na temat 

Miltona, odwoływał się do Live of Milton Tolanda z 1699 roku. Po 

drugie, obaj byli przeciwnikami rozciągania władzy religijnej na sprawy 

świeckie, na co miały wpływ ich osobiste doświadczenia uchodźców. 
Wreszcie obaj zgadzali się – Bayle w swym eseju o komecie, Toland zaś 

w Adeisidaemon (1709) – w swej krytyce cudów, twierdząc, że wiara w nie 

stanowi pozostałość po czasach pogańskich. Krytyka ta łagodziła podział 

pomiędzy wierzeniami pogańskimi i chrześcijaństwem, otwierając drogę 
do racjonalistycznej krytyki religii, co interesowało przede wszystkim 

Tolanda, i nakazywała rzetelną krytykę źródeł historycznych, na czym 
tak zależało Bayle’owi13.  

Powszechne kontrowersje, jakie wywołały wczesne dzieła Bayle’a, 

sprawiły, że angielskie wydania Słownika wywoływały silne emocje. 

Polemiki te – które prowadziły nawet do prób uniemożliwienia opubli-
kowania angielskiej edycji dzieła – znalazły w Wielkiej Brytanii dodat-
kowo podatny polityczny grunt, jakim był spór wigów i torysów14. 

                                                           
12 Bodaj najszerzej komentowany był artykuł poświęcony Dawidowi, wedle tradycji 

będącemu wzorcem starotestamentowego króla łączącego w sobie władzę religijną 

i polityczną, a który na kartach Słownika jawi się jako osoba na wskroś występna 

i grzeszna. Szczegóły sporu pomiędzy protestantami (zwł. kalwinistami) a katolikami, 

dotyczącego rozdzielenia władzy politycznej i religijnej, który był tłem ukazania tego 

artykułu szczegółowo omawia W. Rex w Essays on Pierre Bayle and religious controversy, 

Martinus Hijhoff, The Hague 1965, s. 126 i nast.  
13 J. Champion, Bayle in the English Enlightenment, [w:] P. Bayle (1647–1706), le 

philosophe de Rotterdam: Philosophy, Religion and Reception, red. W. van Bunge i H. Bots, 

Brill, Leiden-Boston 2008, s. 190. 
14 Przykładem były chociażby starania ówczesnych polityków – jak John Sommers, 

lord kanclerz za czasów Wilhelma III czy Charles Talbot, diuk Shewsbury – o dołączenie 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

96 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

Sympatyzujący z wigami autorzy drugiej, pięciotomowej, angielskiej 
edycji tego dzieła z 1734 roku, starali się o jego przychylne przyjęcie, ale 

chcieli też wykorzystać go jako argument w sporze z zachowawczym 
stronnictwem torysów. Służyć temu miało zarówno dołączenie obszernej 

biografii Bayle’a pióra Desmaizaeux, jak i napisana przezeń dedykacja 

Słownika sir Robertowi Walpolowi, który sprawował urząd premiera. 

„W żadnym kraju prawdziwa i rozległa wiedza – czytamy tam – 

nigdy nie przynosiła i nie może przynieść szkody pokojowi. Państwom 
zagraża co innego: niewiedza, a także jeszcze od niej gorsza wiedza 

fałszywa. Jedynie na osoby zacietrzewione, źle kształcone, ślepe i źle 

kierowane wpływ mają nieuzasadnione obawy i resentymenty, które 
wzbudzają w nich wichrzyciele, doprowadzający do aktów 

desperackiego podburzania i wściekłości. Poddani, którzy mają 
największą wiedzę, są najbardziej pokojowo nastawieni i lojalni. […] 

To ślepe zacietrzewienie i głupota towarzyszące przesądom, a także 

ignorancja i awanturnictwo właściwe rozmaitym stronnictwom sprawiły, 

że tak wiele okrucieństw dotknęło ludzi, zniszczyło tyle rządów i osłabiło 
największe nawet państwa”15. 

Tej swoistej deklaracji politycznej towarzyszyły pochwalne uwagi 
dotyczące samego Bayle’a. Desmaizeaux, chcąc ściągnąć z niego odium 

ateisty i przeciwnika porządku publicznego, pisał w jego biografii: 

 „Jego obyczajność była zawsze poprawna i nieskazitelna, tak że 
nawet najzagorzalsi wrogowie nigdy nie mogli mu nic pod tym 
względem zarzucić. Kiedy nawet wydawało się, że można by mu 

zarzucić jakąś przywarę, nie dbał o to, tak silne było w nim umiłowanie 
cnoty. Nikt nie powinien również wyciągać jakichś wniosków przeciwko 

religijności Pana Bayle’a z tego powodu, że w swym Słowniku wspomina 

o zarzutach, jakie można podnieść przeciwko pewnym istotnym 

twierdzeniom religii. Dyskusja rządzi się swoimi prawami, które 

wymagają, aby w wiarygodny sposób przedstawić rację obu stron. Jasne 
jest jednak, że nie miał on zamiaru zaprzeczać owym twierdzeniom, 

gdyż argumenty, które w ich obronie przywołuje, są silniejsze niż 

argumenty przeciwne”16. 

                                                           
do Słownika skierowanej do nich dedykacji, za co skłonni byli zapłacić całkiem sporą 

sumę. Ceniący sobie niezależność Bayle z propozycji tych jednak nie skorzystał. Tamże, 

s. 193.  
15 P. Desmaizeaux, Dedication, [w:] P. Bayle, Historical and Critical Dictionary, London 

1734. 
16 Tenże, The Life of Mr. Bayle, tamże, s. CXVII. Podobne reakcje wywoływał Słownik 

na kontynencie. „Pięknoduchy (beaux esprits) […] zbierają się w kawiarniach i wszelkich 

innych miejscach, a w swych rozmowach mówią o religii tak, jakby była czymś 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

97 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

Wydanie dzieła okazało się sukcesem, a choć w obiegu było sześć 

oryginalnych, francuskojęzycznych wydań Słownika, to właśnie kolejne 

edycje anglojęzyczne (w 1734 roku oprócz wspomnianej edycji 
z przedmową Desmaizeaux zaczęło ukazywać się wydanie trzecie, 

dziesięciotomowe) przyczyniły się do jego znacznej popularności na 
Wyspach17. Wyliczenia Justina Championa wykazują, że 

w osiemnastym wieku dzieła Bayle’a posiadano w ponad połowie 

bibliotek i księgozbiorów w Wielkiej Brytanii, przy czym najbardziej 

popularny był właśnie Słownik18. Jego właścicielami byli nie tylko uczeni 

i filozofowie, ale także szeroka warstwa, którą dzisiaj określilibyśmy 

mianem inteligencji: lekarze, prawnicy, duchowni, arystokraci i kupcy. 
Wśród osób wykształconych trudno było zatem znaleźć kogoś, kto nie 

sięgałby do Słownika albo chociaż nie wiedział o jego istnieniu. 

Szczególny charakter miał wpływ Bayle’a na dwóch pozostałych, 

poza Locke’em, najważniejszych przedstawicieli filozofii brytyjskiego 
oświecenia: George’a Berkeleya i Davida Hume’a. Tylko w niewielkiej 

części dotyczył on kwestii światopoglądowych, uwagę ich przyciągnęły 
przede wszystkim szczegółowe problemy filozoficzne: krytyka 

odrębności idei pierwotnych i wtórnych cech ciał, analiza skończonego 

podziału ich rozciągłości, czy wreszcie – w przypadku Hume’a – 
sceptycyzm w odniesieniu do ludzkiego rozumu, zaś artykułami, do 

których się najczęściej odwoływano, był Zenon oraz Pyrron.  

                                                           
całkowicie bzdurnym”, przez co obawy budziło, że „wzrośnie liczba ateistów i deistów, 

i przerodzą się oni w sektę, podobnie jak zdarzyło się to w Anglii”. C. B. O’Keef, 

Contemporary Reactions to the Enlightenment (1728–1762), Librairie Slatkine – Honoré 

Champion, Genève-Paris 1974, s. 30. 
17 Należy także dodać, że oddziaływanie Słownika i myśli brytyjskiej było dwustronne. 

Chociaż Bayle nie władał angielskim, w związku z czym z pierwszej ręki mógł zapoznać 

się jedynie z tymi dziełami Anglików, które były pisane po łacinie, to inne często znał 

albo z przekładów francuskich, albo z obszernych omówień, które ukazywały się 

np. w Journal des sçavanes. Tak czy inaczej, przyczyniło się to do rozpowszechnienia na 

kontynencie dokonań angielskich – znaczące były np. wspomniany artykuł poświęcony 

Miltonowi (skądinąd eksponujący zagadnienia polityczne i niemal przemilczający 

dokonania poetyckie autora Raju utraconego), czy Hobbesa, a także wzmianki na temat 

Newtona, o którego dokonaniach Bayle dowiadywał się za pośrednictwem 

szwajcarskiego matematyka Fatio de Dhuilliera. Zob. E. Lambrousse, Bayle, dz. cyt., 

s. 89. 
18 Champion dokonał swych wyliczeń na podstawie osiemnastowiecznych katalogów 

aukcyjnych; wedle dostępnych danych dzieła Bayle’a obecne były w na 57 proc. 

ówczesnych wyprzedaży, z czego w 88 proc. kolekcji znajdował się Słownik. Warto 

dodać, że analiza ówczesnych cen wskazuje, że faktycznie jego wartość przesłoniła 

znaczenie słownika Morériego, który sprzedawano kilkakrotnie taniej). Por. J. 

Champion, Bayle in the English Enlightenment, dz. cyt., s. 178–179. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

98 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

Berkeley wspomina o Bayle’u jedynie okazjonalnie – dwukrotnie 
w młodzieńczych Dziennikach filozoficznych (wpis nr 358 oraz 424) oraz 

w Obronie i uzasadnieniu nowej teorii widzenia (1733). Wzmianki te dotyczą 

analiz podzielności rozciągłości oraz zaliczają Bayle’a do grona wrogów 

religii19. Chociaż są one jedynie przelotne, to fakt, że Berkeley praw-
dopodobnie posiadał Słownik Bayle’a, pozwalał w dwudziestym wieku 

przynajmniej dwukrotnie ogłosić tezę, że gdy spisywał swe najważniejsze 

dzieła, na biurku oprócz Locke’owskich Rozważań oraz Poszukiwania 

prawdy Malebranche’a leżał zapewne także przekład pracy Bayle’a. 

Dwudziestowieczny znawca filozofii Berkeleya i wydawca jego dzieł, A. 

A. Luce, który jako pierwszy wysunął to przypuszczenie, przekonywał, 
że choć nie można go udowodnić, to trudno przypuszczać, by irlandzki 

filozof, który niejednokrotnie w swych dziełach wykazywał się erudycją, 
mógł nie znać tego słynnego dzieła20. Tezę tę podtrzymał także znany 

badacz historii sceptycyzmu, Richard Popkin, wedle którego „badanie 
podstaw sceptycyzmu, ateizmu i niereligijności”21, jakim poświęcone 

były Zasady dotyczące poznania ludzkiego (1710) i „sprzeciw wobec 

sceptyków i ateistów”22, któremu służyły Trzy dialogi (1713) wymierzone 

były w Pierre’a Bayle’a, a przynajmniej w jego obraz utrwalony w 
poglądach przeciwników23. Jeśli chodzi o kwestie szczegółowe, 

zasadniczy wpływ na filozofię Berkeleya miały – zdaniem 

komentatorów – wspomniane dwa „sceptyczne” artykuły Słownika, 

w których znajdują się wątpliwości dotyczące nieskończonego podziału 
rozciągłości oraz zrównania jakości wtórnych i pierwotnych.  

„Wszystkie sposoby zawieszania sądu – czytamy tam – które obalają 

realność jakości ciał, obalają również realność rozciągłości. Skoro 
bowiem te same ciała są dla jednych słodkie, dla drugich zaś gorzkie, to 

można stąd wyciągnąć słuszny wniosek, że nie są one ze swej natury 

i w sposób absolutny ani słodkie, ani gorzkie. Nowi filozofowie, chociaż 

                                                           
19 G. Berkeley, Dzienniki filozoficzne, tłum. B. Żukowski, słowo/obraz terytoria, Gdańsk 

2007, s. 64, 77; tenże, Obrona i wyjaśnienie nowej teorii widzenia, [w:] tenże, Próba stworzenia 

nowej teorii widzenia, tłum. A. Grzeliński i in., Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń 

2011, s. 149. Warto dodać, że egzemplarz Słownika prawdopodobnie znajdował się 

w bibliotece Berkeleya. 
20 A. A. Luce, Berkeley and Malebranche, Oxford University Press, Oxford 1934, s. 53. 
21 G. Berkeley, A Treatise concerning The Principles of Human Knowledge, [w:] Works of 

George Berkeley Bishop of Cloyne, red. A. A. Luce, T. E. Jessop, t. II, Thomas Nelson and 

Sons, London-Edinburgh-Paris-Melbourne-Toronto-New York, 1949, s. 2. 
22 Tenże, Three Dialogues between Hylas and Philonous, [w:] Works, t. II, s. 147.  
23 R. Popkin, Berkeley and Pyrrhonism, [w:] tenże, The High Road to Pyrrhonism, 

red. R. A. Watson, J. E. Force, Hill, San Diego 1980, s. 297.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

99 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

nie są sceptykami, bardzo dobrze zrozumieli podstawy zawieszenia 
sądów odnoszących się do dźwięków, zapachów, gorąca, zimna, 

twardości, miękkości, ciężkości, lekkości, smaków, kolorów i tym 
podobnych. Nauczają oni, że wszystkie te jakości są postrzeżeniami 

naszej duszy i nie istnieją w przedmiotach naszych zmysłów. Czemu nie 

mielibyśmy powiedzieć tego samego o rozciągłości?”24 
Analogiczne argumenty odnajdujemy w Próbie stworzenia nowej teorii 

widzenia (1709); choć punktem wyjścia czynił tam Berkeley analizę 

doświadczenia – w czym podążał za Locke’em – to pod znakiem zapy-
tania stawiał możliwość wykazania adekwatności treści poznania wzglę-

dem rzeczywistości pozaumysłowej. Co prawda, Locke zaproponował 

wcześniej rozwiązanie, zgodnie z którym idee cech ilościowych należy 
uznać za odpowiadające samym ciałom, ale twierdzenie to opierało się 

na kartezjańskim założeniu istnienia substancji rozciągłej i przekonaniu, 
że samo doświadczenie pozwala na wyróżnienie owych cech. Przesłanką 

miało być to – jak dowodził Descartes w swej Dioptryce – że w 

przeciwieństwie do cech jakościowych, takich jak smak, zapach czy 
kolor, o rozciągłości przedmiotów powiadamiają dwa zmysły: wzrok i 

dotyk25. Tymczasem w swym eseju Berkeley wykazał, że rozciągłość 
przedmiotów doświadczenia jest w obu przypadkach różna, zaś 

obiektywna rozciągłość ciał jest ostatecznie tylko konstruktem 

wyobraźni. Mógł on przy tym wykorzystać następujące tezy, które 

odnalazł w Słowniku: o umysłowym charakterze rozciągłości i o jed-
nakowym statusie idei cech pierwotnych i wtórnych (w artykule Zenon), 

a także o niemożliwości udowodnienia istnienia ciał bez zawierzenia w 

dobroć Boga, który nie okłamuje człowieka (Pyrron). Irlandzki filozof 

przezwyciężył jednak sceptycyzm Bayle’a i okazjonalistów, głosząc, że 

ciała są w gruncie rzeczy zbiorami idei (przeciwstawiał się w ten sposób 
Locke’owskiemu reprezentacjonizmowi), a fakt, że przyroda jest zależna 

od woli Boga (jak chciał Malebranche), nie przekreśla ludzkiej wolności.  

Chociaż w największym dziele Hume’a, jakim jest Traktat o naturze 

ludzkiej (1739–1740) Bayle wymieniany jest jedynie przy okazji wzmianki 

na temat Spinozy26, to bezpośrednie doń odwołania znajdujemy gdzie 
indziej – w notatkach, które Hume sporządzał podczas prac nad nim. 

Notatki (przynajmniej te, które przetrwały do naszych czasów) dzielą się 

                                                           
24 P. Bayle, Słownik historyczny i krytyczny..., dz. cyt., s. 176.  
25 R. Descartes, Dioptryka, tłum. W. Babijczuk, L. Wieczorek, opr. W. Babijczuk, 

Wrocław 2008, s. 73. 
26 D. Hume, Traktat o naturze ludzkiej, tłum. Cz. Znamierowski, Fundacja Aletheia, 

Warszawa 2005, s. 322. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

100 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

na trzy części, poświęcone kolejno przyrodoznawstwu, filozofii oraz 
innym tematom. Część druga, która wedle ich dwudziestowiecznego 

wydawcy, Ernesta Campbella Mossnera, powstała pomiędzy rokiem 
1732 a 1737, kiedy Hume powrócił z La Fleche we Francji, gdzie 

pracował nad Traktatem, zawiera 40 zapisków, z których co najmniej 16 

odnoszą się do Bayle’a – zarówno do Słownika, jak i do zbioru Oeuvres 

diverses (1727–1731), będącym wznowieniem pozostałych dzieł Bayle’a27. 

W ogromnej większości uwagi Hume’a dotyczą sceptycznych 

wątpliwości odnośnie do argumentacji religijnych. Czytamy tam np.: 
„16. Argument a priori: to, że żaden koniecznie istniejący Byt nie 

może być ograniczony, da się wyprowadzić tylko stąd, że istnieje jakiś 
Byt rozumny, który wprzódy tworzy ideę nieskończonej doskonałości 

i postanawia działać według jej wzorca. To zaś pociąga za sobą 
sprzeczność. […]  

28. Mocniejszym argumentem przeciwko zarzutom kierowanym 
przeciwko ateizmowi jest powszechna zgoda ludzi – to, że ateizm 
częstszy jest wśród ludów ciemnych i barbarzyńskich, nie zaś 

wyedukowanych i okrzesanych”28. 
Hume zauważa także, że jedynym twierdzeniem, na które zgadzają 

się wyznawcy różnych religii, jest teza o istnieniu Boga, „im więcej 

wymienia się określeń, tym więcej jest odstępców (non-conformists). 

Ateiści, epikurejczycy, bałwochwalcy, ci którzy głoszą rozciągłość, 
złożoność czy konieczność pierwszej przyczyny itp.”29. Ogólnie rzecz 

biorąc, uwagi te odnoszą się – jak wykazał dokładnie J. P. Pittion - 

przede wszystkim do dwóch prac Bayle’a: Continuation des pensées diverses 

(Ciąg dalszy różnych myśli o komecie, 1704) oraz Réponse aux questions d’un 

provincial (Odpowiedź na pytania mieszkańca prowincji, 1703–1707)30. Można 

sądzić, że Hume odnajdował w nich potwierdzenie własnych wąt-
pliwości, które już wcześniej doprowadziły go do religijnego 

sceptycyzmu. Niekiedy też w uwagach tych można napotkać echa 
głębokiego pesymizmu Bayle’a, zapowiadające zakończenie pierwszej 

księgi Traktatu; w obu przypadkach źródłem były zapewne osobiste do-
świadczenia obu filozofów – Bayle’a, uchodźcy, którego 
wolnomyślicielska postawa doprowadziła do prześladowań i śmierci 

                                                           
27 Hume's Early Memoranda, 1729–1740: The Complete Text, red. E. Campbell Mossner, 

„Journal of the History of Ideas” 1948, t. 9, nr 4, s. 494–495. 
28 Tamże, s. 501–502. 
29 Tamże. 
30 Zob. J. P. Pittion, Hume’s Reading of Bayle: An Inquiry into the Source and Role of the 

Memoranda, „Journal of the History of Philosophy” 1977, t. 15, nr 4, s. 374–375. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

101 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

brata31 oraz Hume’a, który przeżył w okresie dorastania załamanie 
nerwowe:  

„21. Materia obojętna na wszelkie rodzaje i kierunki ruchu. Dusza to 

carte blanche obojętnie przyjmująca wszelkie percepcje. Cóż zatem za 

konieczność rządzi ruchem, który sprawia ból i percepcjami niosącymi 

przykrość? Wszechświat mógłby być ukształtowany wedle różnych 
zamysłów. To dziwne, że żaden z nich nie miałby być lepszy niż ten. 

Bayle”32.  

Chociaż, jak wspominałem, w Traktacie o naturze ludzkiej Hume’a 

nazwisko Bayle’a przywołane jest tylko jeden raz i to dość okazjonalnie, 

zawartość dzieła przekonuje, że na opracowanie przez Hume’a przy-
najmniej niektórych zagadnień miał wpływ Słownik historyczny i krytyczny. 

Do takich kwestii należy analiza idei przestrzeni i czasu, krytyka ar-
gumentu fizyko-teleologicznego w dowodzeniu istnienia Boga, a 
wreszcie sceptycyzm. Sprzeczności pomiędzy tezami głoszącymi 

skończoną bądź nieskończoną rozciągłość ciał, o których Bayle pisał 

w artykule Zenon, prowadziły Hume’a do uznania, że przestrzeń i czas 

nie są impresjami, ale sposobem ich ujmowania, a więc – podobnie jak 
wcześniej twierdził Berkeley – mają charakter podmiotowy33. Krytyka 

aposteriorycznego dowodu z celowości natury (obecna w wielu 

miejscach Słownika, przede wszystkim w takich artykułach, jak 

Manichejczycy czy Paulicjanie) najpełniej zawarta jest z kolei we frag-
mencie, który najprawdopodobniej miał znaleźć się w Traktacie, ale 

został ostatecznie przez Hume’a usunięty w obawie przed reakcją przy-
szłych czytelników (jego rękopis odnaleziono dopiero w 1993 roku)34. 

Jednak chyba najciekawsze, bo dotyczące sedna filozofii Bayle’a, 

nawiązanie do niej, jakie można znaleźć u Hume’a, dotyczy scep-
tycyzmu. Przywołane już wczesne memoranda przekonują, że w czasie 

prac nad Traktatem Hume rozważał rozmaite argumenty, które 

wykazywały sprzeczności racjonalnej teologii. Dla Bayle’a sprzeczności 

takie były świadectwem nieporadności ludzkiego rozumu, który jest 
w stanie tworzyć spójne konstrukcje jedynie „lokalnie”, lecz nie potrafi 

zapewnić całościowego obrazu świata, co z kolei miało z konieczności 

                                                           
31 Na związki pesymizmu Bayle’a z sytuacją społeczności francuskich hugenotów, 

w której wzrastał, a także głęboko przeżywaną śmiercią brata wskazuje E. Lamrousse, 

Bayle… dz. cyt. s. 31 i nast.  
32 Hume’s Early Memoranda…, dz. cyt., s. 501. 21, s. 325–332.  
33 D. Hume, Traktat o naturze ludzkiej, dz. cyt., s. 118–123. 
34 Tenże, Czwarta obiekcja, tłum. A. Grzeliński, „Nowa Krytyka” 2007, nr 20–21, 

s. 325–332.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

102 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

czynić miejsce dla całkowicie odrębnej wobec niego wiary. „Gdybyż 
rozum był w zgodzie z samym sobą – pisał Bayle – wówczas 

rzeczywiście moglibyśmy żałować, że tak trudno jest go pogodzić 
z niektórymi naszymi artykułami wiary. Jednak tak nie jest. Rozum jest 

niczym biegacz, który nie wie, że wyścig się skończył, albo jak Penelopa, 

która pruje ciągle to, co sama stworzyła. […] Bardziej nadaje się on do 
tego, aby burzyć niż budować i odkrywać nie to, czym rzeczy są, lecz 

właśnie czym nie są”35. Hume – co prawda – zgadza się z tezą 

o ograniczoności rozumu, głosząc jedynie prawdopodobny charakter 
większości jego twierdzeń, jednakże przezwyciężeniem tego impasu nie 

jest dlań pozaracjonalna wiara, lecz ludzka natura przejawiająca się 

w uczuciowości i życiu społecznym. Kończąc pierwszą księgę Traktatu 

i przechodząc do księgi następnej, opisującej życie człowieka w spo-
łeczeństwie, Hume pisał bowiem: 

„Żywe widzenie tych różnorakich sprzeczności i niedoskonałości 

rozumu ludzkiego tak wraziło się w moją duszę i tak rozgorączkowało 

mój mózg, że jestem gotów odrzucić wszelkie przeświadczenie i wszelkie 
rozumowanie i nawet nie mogę uważać, iżby jeden pogląd był bardziej 

prawdopodobny czy dopuszczalny niż inny. […] Wszystkie te pytania 
wywołują zamieszania w moim umyśle i zaczynam wyobrażać sobie, 

że znajduję się w najbardziej opłakanej kondycji, jaką sobie tylko można 

wyobrazić; że jestem otoczony najgłębszą ciemnością i że jestem cał-

kowicie pozbawiony możności władania mymi członkami i władzami. 

Ale na szczęście jest tak, że ponieważ rozum nie jest zdolny rozpędzić 

tych chmur, przeto natura sama daje pomoc w tej potrzebie i leczy mnie 

z tej filozoficznej melancholii i z tego delirium bądź rozluźniając to 
napięcie umysłu, bądź odwracając moją uwagę żywą impresją mych 

zmysłów, co zaciera myśl o tych wszystkich chimerach. Oto jem obiad, 

oto gram w tryk-trak, oto prowadzę rozmowę i jestem wesoły 
w towarzystwie moich przyjaciół; i gdy po trzech czy czterech godzinach 

rozrywki powrócę do tych spekulacji, to wydają mi się one tak chłodne, 
naciągnięte i śmieszne, że nie mogę się uczuciowo zdobyć na to, by się w 

nie dalej pogrążać”36. 

Tytułem podsumowania wypada zatem stwierdzić, że wpływ Bayle’a 
na kulturę intelektualną Wielkiej Brytanii był wieloraki. Jego prace 

kształtowały rodzące się na przełomie stuleci Oświecenie, dotykając róż-

                                                           
35 P. Bayle, Réponse aux questions d’un provincial, t. II, cz. 137, cyt. za: E. Lambrousse, 

Bayle, dz. cyt., s. 61. 
36 D. Hume, Traktat o zasadach ludzkiego poznania, tłum. J. Salamon, Zielona Sowa, 

Kraków 2004, s. 346–347. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

103 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

nych zagadnień szczegółowych – tolerancji wyznaniowej, usamo-
dzielnienia się moralności względem religii, a w kwestiach ściśle filo-
zoficznych – krytyki poznania i racjonalności. Można przy tym wskazać 

na dwa zasadnicze kierunki tego oddziaływania, do których należały 

brytyjska myśl deistyczna oraz filozofia empirystyczna. Często jednak 
recepcji myśli Bayle’a towarzyszyło znaczne wypaczenie jej sensu. W 

pierwszym okresie źródłem oddziaływania było podobieństwo 

intelektualne pomiędzy stanowiskiem autora Słownika a moralistyką 

Shaftesbury’ego, wolnomyślicielstwem Tolanda i pozostałych deistów 

czy zasadami tolerancji głoszonymi przez Locke’a w jego słynnym 

Liście, choć musimy oczywiście pamiętać o wszystkich dzielących je 

różnicach. Nieco później, gdy Bayle przemawiał przede wszystkim z kart 

swego coraz bardziej popularnego Słownika, najwięksi filozofowie 

odnajdowali w nim raczej intelektualną podnietę, a obecne w nim scep-
tyczne rozważania włączali do swej własnej filozofii, która nierzadko 
wyrastała z całkowicie odmiennego światopoglądu. Krytycyzm Bayle’a 

pomógł – co prawda – Berkeleyowi wyciągnął radykalnie sceptyczne 

wnioski w kwestii istnienia materii, lecz wysiłek, z jakim irlandzki filozof 

łączył fideizm z racjonalizmem, musiałby zapewne skłonić autora 

Słownika do ostrej polemiki. Podobnie sceptycyzm, jakim – zdaniem 

Hume’a – musi kończyć się poznanie w obrębie samego rozumu, co 

prawda dałby pogodzić się z wnioskami, do których dochodził wcześniej 

Bayle, lecz jednak ani Hume nie akceptowałby stanowiącego jego 

konieczne uzupełnienie odwoływania się do wiary, ani Bayle nie 

przystałby na to, że takim uzupełnieniem mogą być naturalne ludzkie 

skłonności do życia w społeczeństwie. Charakterystyczne również, że u 

obu brytyjskich filozofów wzmianki na temat Słownika znajdują się w 

najwcześniejszych, młodzieńczych zapiskach, które były dopiero 

wstępem do samodzielnych prac. Z pewnością Słownik stanowił dla nich 

zatem inspirację na etapie poszukiwań i kształtowania własnych 
poglądów, ale wyjątkowo antysystemowy charakter myślenia Bayle’a 

sprawił, że bezpośrednie zapożyczenia dotyczyły jedynie kwestii 
szczegółowych, a nie światopoglądowych. W republice literatów, którą z 

pasją współtworzył Bayle, liczył się bowiem przede wszystkim żywy 

obieg myśli i intelektualna inspiracja, a nie powielanie istniejących już 

koncepcji. Bayle, który jako zwolennik Descartes’a witał ze zdumieniem 
Newtonowski postulat mówiący o istnieniu próżni, musiał mieć nielichą 

satysfakcję, odnajdując sprzeczności w stanowiskach tych dwóch 
uznanych filozofów przyrody. Zapewne byłby równie zadowolony, 

widząc, do jak odmiennych wniosków może dojść ludzki rozum, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

104 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

czerpiący inspirację z jego największego dzieła. Z pewnością uznałby to 
za znakomitą okazję dla polemik. 

 

 

Bibliografia 

 
Cytowane teksty źródłowe 

 
Bayle, P., Historical and Critical Dictionary, London 1734. 

Bayle, P., Historical and Critical Dictionary. Selections, Indianapolis 1991. 

Bayle, P., Słownik historyczny i krytyczny. Wybór, tłum. K. Kaśkiewicz, 

A. Grzeliński i in., Toruń 2014. 

Berkeley, G., Dzienniki filozoficzne, tłum. B. Żukowski, Gdańsk 2007. 

Berkeley, G., Obrona i wyjaśnienie nowej teorii widzenia, [w:] G. Berkeley, 

Próba stworzenia nowej teorii widzenia, tłum. A. Grzeliński i in., Toruń 

2011. 
Berkeley, G., A Treatise concerning The Principles of Human Knowledge, [w:] 

Works of George Berkeley Bishop of Cloyne, red. A. A. Luce, T. E. Jessop, 

t. II, Thomas Nelson and Sons, London-Edinburgh-Paris-Melbourne-
Toronto-New York, 1949. 

Berkeley, G., Three Dialogues between Hylas and Philonous, [w:] Works, t. II. 

Descartes, R., Dioptryka, tłum. W. Babijczuk, Wrocław 2008. 

Hume, D., Czwarta obiekcja, tłum. A. Grzeliński, „Nowa Krytyka” 2007, 

nr 20–21.  
Hume's Early Memoranda, 1729–1740: The Complete Text, red. E. C. 

Mossner, „Journal of the. History of Ideas” 1948, t. 9, nr 4. 

Hume, D., Traktat o naturze ludzkiej, tłum. Cz. Znamierowski, Warszawa 

2005. 
Hume, D., Traktat o zasadach ludzkiego poznania, tłum. J. Salamon, 

Zielona Sowa, Kraków 2004. 
Shaftesbury, A. A. C., Life, Unpublished Letters and Philosophical Regimen, 

red. B. Rand, London-New York 1900. 
 

Cytowana literatura przedmiotu 

 
Bracken, H. M., Bayle not a Sceptic?, „Journal of the History of Ideas” 

1964, t. 25, nr 2. 
Champion, R., Bayle in the English Enlightenment, [w:] Pierre Bayle (1647–

1706), le philosophe de Rotterdam: Philosophy, Religion and Reception, red. 

W. van Bunge i H. Bots, Brill, Leiden–Boston 2008. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

105 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

Courtines, L. P., Bayle’s Relations with England and the English, Columbia 

University Press, New York 1938. 
Israel, J., Radical Enlightenment. Philosophy and the Making of Modernity 

1650–1750, Oxford University Press, Oxford 2001. 

Israel, J., Enlightenment Contested. Modernity and the Emancipation of Man, 

Oxford University Press, Oxford-New York 2006. 

Jakuszko, H., Inspiracja Pierre’a Bayle’a w oświeceniu niemieckim, [w:] 

Rekonesanse filozoficzne. Człowiek, wartości, historia. Księga pamiątkowa 

poświęcona Profesorowi Zdzisławowi Jerzemu Czarneckiemu, red. H. 

Jakuszko, S. Jedynak, A. L. Zachariasz, J. Zdybel, Wydawnictwo 

UMCS, Lublin 1999. 

Lambrousse, E., Bayle, tłum. D. Potts, Oxford University Press, Oxford 

1983. 
Lieshout, H. H. van, The Making of Pierre Bayle’s Dictionnaire Historique 

et Critique, Brill, Amsterdam–Utrecht 2001. 
Luce, A. A., Berkeley and Malebranche, Oxford University Press, Oxford 

1934. 
O’Keef, C. B., Contemporary Reactions to the Enlightenment (1728–1762), 

Librairie Slatkine–Honoré Champion, Genève–Paris 1974. 

Pittion, J. P., Hume’s Reading of Bayle: An Inquiry into the Source and Role of 

the Memoranda, „Journal of the History of Philosophy” 1977, 

t. 15, nr 4. 

Popkin, R., Berkeley and Pyrrhonism, [w:] tenże, The High Road to 

Pyrrhonism, red. R. A. Watson, J. E. Force, Hill, San Diego 1980. 

Popkin, R., The History of Scepticism. From Savonarola to Bayle, Oxford 

University Press, Oxford 2003. 
Rex, W., Essays on Pierre Bayle and religious controversy, Martinus Hijhoff, 

The Hague 1965. 
Vermeir, K., The Dustbin of the Republic of Letters. Pierre Bayle’s 

„Dictionaire” as an encyclopedic palimpsest of errors, 

https://www.academia.edu /2108989/The_Dustbin_of_the_Repub-
lic_of_Letters._Pierre_Bayles_Dictionaire_as_an_Encyclopedic_Pali
mpsest_of_Errors [dostęp: 4.05. 2015]. 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30



 

  

 

106 
Adam Grzeliński, Słownik historyczny i krytyczny Pierre’a Bayle’a… 

Summary 
 

Pierre Bayle’s Historical and critical dictionary and Its British Readers 

 
The article reconstructs the influence the thought of Pierre Bayle (1647–1706), 

the French philosopher and historian, had on British enlightenment philosophers 

and men of letters. The reason of his deep impact was the success of three succcessive 
English editions of his greatest work, namely Historical and critical dictionary (1697). 

To Bayle’s thought indebted were both eighteenth-century freethinkers and deists 
(Toland, Shaftesbury, Mandeville, Collins) and most eminent British empiricists (Locke, 

Berkeley, Hume), though its reception was frequently accompanied by various 
misunderstandings. 

 

Keywords: Pierre Bayle, British enlightenment, scepticism, empiricism, Shaftesbury, 
Locke, Berkeley, Hume 

 
Summarised by Adam Grzeliński 

 

 

Zusammenfassung 
 

Pierre Bayles Historisches und kritisches Wörterbuch  

und seine britischen Leser 

 
Der Artikel rekonstruiert den Einfluss der Gedanken des französischen Philosophen 

und Historiker Pierre Bayle (1647–1706) auf die Philosophen und Literaten der britischen 

Aufklärung. Dieser Einfluss war sehr breit, wozu die weiteren englischen Ausgaben 
seines Hauptwerkes – des Historischen und kritischen Wörterbuchs (1697) – beigetragen 

haben. Bayle übte einen sehr starken Einfluss sowohl auf die Freimaurer und die Deisten 

(Toland, Shaftesbury, Mandeville, Collins), als auch auf die führenden britischen 
Empiristen (Locke, Berkeley und Hume) aus, obwohl es dabei oft zu Verfälschungen 

seiner Ansichten gekommen ist. 
 

Schlüsselworte: Pierre Bayle, britische Aufklärung, Skeptizismus, Empirismus, 

Shaftesbury, Locke, Berkeley, Hume 
 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 

 
Information about Author: 

 
ADAM GRZELIŃSKI, Professor Dr. Habil., Institute of Philosophy, Nicolaus 

Copernicus University in Toruń, Poland; address for correspondence: Instytut Filozofii 

UMK, ul. Fosa Staromiejska 1a, PL 87–100 Toruń. E-mail: grzelinski@wp.pl 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 31/01/2026 12:04:30

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

