
 

 

KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299-7806 

NR 14/ 2015 

ARTYKUŁY, s. 9–25 

 

WŁODZIMIERZ RYDZEWSKI  

– MYŚLENIE LEWICOWE, MYŚLENIE LEWICY 
 

Janusz Dobieszewski  
 

Artykuł poświęcony jest pamięci Włodzimierza Rydzewskiego, osoby, która odegrała 

ogromną rolę w kształtowaniu i w rozwoju polskich badań nad myślą rosyjską, także 

polskiego marksizmu i filozofii w ogóle (ze szczególnym tu uwzględnieniem 

Uniwersytetu Jagiellońskiego). Jego poglądy i działania usytuowane zostały w szerszym 

kontekście sytuacji w Polsce w ostatnich dziesięcioleciach XX wieku i zestawione 

z pracami działających w podobnych dziedzinach Andrzeja Walickiego i Marka Siemka. 

Zarysowano tematykę i metodologię naukowej i publicystycznej działalność 

Rydzewskiego; podkreślono wielkie i rozliczne zalety charakteru i osoby Rydzewskiego. 
50 

 
Słowa kluczowe: W. Rydzewski, A. Walicki, M. Siemek, lewica, marksizm, Rosja, 

narodnictwo, postęp  

 

 
Tekst ten jest wprawdzie okazjonalny, ale w żadnej mierze nie jest 

przypadkowy. Właściwie czekał na okazję, by go uporządkować i napi-

sać – i taką okazją stała się konferencja wyrastająca z intencji uczczenia 
pamięci zmarłego w roku 2007 Włodzimierza Rydzewskiego. Od dawna 

chciałem i ja jakoś wyrazić podziw dla osoby i osobowości Rydzewskie-

go, ale także wypowiedzieć kilka zdań o formacji intelektualnej, z którą 
jego postać wiąże się obiektywnie, a więc w szerszym oglądzie obserwa-

tora, ale z którą wiązała się najwyraźniej także subiektywnie, a więc we 

własnej ocenie i samoidentyfikacji Rydzewskiego. 
Choć teksty Rydzewskiego czytałem już pod koniec lat 70-tych (w ro-

ku 1979 ukazał się Kropotkin w serii „Myśli i ludzie”), to osobiście po-

znałem go dość późno, chyba około roku 2000; nie była to więc znajo-

mość długa, nie była też w wymiarze osobistym intensywna, aczkolwiek 
                                                           
50   JANUSZ DOBIESZEWSKI, dr hab., prof. UW, Uniwersytet Warszawski, Polska; 

adres do korespondencji: ul. Krakowskie Przedmieście 3, 00–047 Warszawa; e-mail: 

dobieszewski@uw.edu.pl 

 
 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

10 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

zdążyliśmy – z jego, co oczywiste, inicjatywy – przejść na „ty”. Ta krót-
ka i raczej skromna znajomość była jednak dla mnie i w mojej świado-

mości czymś ogromnie ważnym – za sprawą Rydzewskiego naturalno-
ści, „normalności”, „zwyczajności” oraz życzliwości, i to zarówno wo-

bec mnie, jak i wobec środowiska, coraz szerszego środowiska, osób 

o podobnych zainteresowaniach badawczych, a także podobnej wrażli-
wości intelektualnej. Właściwie Rydzewski to środowisko współtworzył, 

a czynił to z taką troską i skutecznością i w tak wąskim gronie założyciel-

skim, że można śmiało tę jego aktywność określić jako po prostu two-
rzenie – obok Andrzeja Walickiego, który jednak przez pewien czas, 

z racji pracy zagranicą, oddziaływał tu wprawdzie intensywnie i „zało-

życielsko”, ale pod względem osobowym raczej pośrednio, a więc swoi-
mi dziełami, oraz obok Andrzeja de Lazari, który, przynajmniej wyj-

ściowo, działał w środowisku rusycystów i politologów, znakomicie tu 
uzupełniając się z filozoficzną i socjologiczną przestrzenią badań i przy-

należności akademickiej Rydzewskiego.  

Jeśli napisałem przed chwilą o naturalności, „normalności” i „zwy-
czajności” Rydzewskiego, to z intencją podkreślenia harmonii jego oso-

bowości, jego opiekuńczości, skrupulatności oraz organizacyjnej i ży-
ciowej sprawności wobec powierzonych osób i spraw. Rydzewski najwy-

raźniej pozbawiony był jakichkolwiek dziwactw, mniejszych czy więk-

szych obsesji, które – przyznajmy to – nie są wśród nas jakąś zupełną 
rzadkością. To dzięki Rydzewskiemu (choć przecież w nie mniejszej 

mierze również dzięki Walickiemu i de Lazari) środowisko, o którym 

mówimy – środowisko polskich badaczy myśli rosyjskiej – charakteryzu-
je się nie tylko więziami owocnej współpracy, ale także przyjaźni, życz-

liwości, pomocnictwa, a również skuteczności i kreatywności organiza-
cyjnej, czego przejawem są rozliczne przedsięwzięcia akademickie i wy-

dawnicze, spośród których wymieńmy tylko to najszersze i wieloletnie, 

mianowicie leksykon Idee w Rosji, pozostawiając inne na inną okazję, 

a te, które bezpośrednio wiążą się z Rydzewskim, odkładając do dalszej 

partii tego tekstu. 
Jednak to nie rosjoznawcze osiągnięcia Rydzewskiego chcę uczynić 

tu głównym przedmiotem swej refleksji. Nie tylko one bowiem angażo-

wały aktywność i intelekt Rydzewskiego. Owe badania rosjoznawcze 
zdają się mieć pewne dalsze tło, szerszy kontekst; niewykluczone, 

że mają pewne wcześniejsze źródło, że są konkretyzacją bardziej gene-

ralnego zagadnienia, niemożliwego do oddzieleni od rosyjskich i aka-
demickich spraw Rydzewskiego, ale też nie sprowadzającego się wyłącz-

nie do nich. Zresztą prezentacja wątków rosyjskich w twórczości Ry-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

11 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

dzewskiego musiałaby być zapewne w dużej mierze tylko powtórzeniem 

tego, co w znakomitym szkicu zatytułowanym Na drodze do syntezy – myśl 

rosyjska w badaniach Włodzimierza Rydzewskiego napisał Michał Bohun1. 

Zauważmy przy tym, że już Bohun odnotowuje bardziej uniwersalny 

horyzont rosyjskich poszukiwań Rydzewskiego, który związany jest m. 
in. z filozofią Hegla, z antynomicznym napięciem miedzy utopią a czy-

nem praktycznym (rewolucyjnym), z ambicją rekonstrukcji powszechne-

go sensu teoretycznego oraz takiegoż znaczenia historycznego, kryjącego 
się za projektami anarchistycznymi Bakunina i Kropotkina2, 

a związanego z ideą i sprawą wolności. 

Naszą uwagę skierować chciałbym natomiast w większej mierze 
na działalność eseistyczną, publicystyczną czy wręcz publicystyczno-

polityczną Rydzewskiego. Związana ona była z przynależnością do klu-
bu i środowiska krakowskiej Kuźnicy oraz z wieloletnim udziałem 

w redagowaniu pisma „Zdanie”. Klub Kuźnica (jego pełna nazwa: Klub 

Twórców i Działaczy Kultury „Kuźnica”, dzisiaj: Stowarzyszenie Kuź-

nica) powstał w roku 1975 z inicjatywy krakowskich intelektualistów 

o sympatiach i zainteresowaniach lewicowych, socjalistycznych, chyba 
w większości też marksistowskich, natomiast zniechęconych i zdegusto-
wanych doraźnością, krótkim horyzontem polskiej polityki i życia spo-

łecznego, mizerią debaty publicznej, sporów ideowych, wreszcie po-
wierzchownością i schematyzmem ideowym ówczesnej oficjalnej lewicy 

i ówczesnego instytucjonalnego marksizmu. Większość tych dziedzin 

pozostawała w tym czasie przede wszystkim w gestii władz, ale zamysł 

i projekt Kuźnicy najwyraźniej wynikał z przekonania, że możliwe jest tu 

jakieś działanie oddolne, społeczne, podmiotowe, „nielicencjonowane”. 

Nie było wprawdzie mowy o jakimś – jak to ujął we wspomnianym już 
artykule Bohun – „kontestowaniu ówczesnej rzeczywistości”, ale chyba 

autentycznie liczono na szanse odświeżenia oficjalnych i „skostniałych 
form” rozumienia i uprawiania lewicowej, socjalistycznej polityki, 
a przede wszystkim intelektualnej debaty, związanej z marksizmem, 

z marksizmu tłem, odniesieniami, kontekstami. Odnotujmy też, i jest to 
bardzo ważne, że przeciwnikiem Kuźnicy był tu już nie marksizm twar-

do-dogmatyczny, stalinowski. Ten po 1956 roku znalazł się na margine-

sie i politycznym, i teoretycznym właściwie we wszystkich krajach 
tzw. realnego socjalizmu, a w Polsce w szczególności. W najbardziej nas 

                                                           
1 M. Bohun, Na drodze do syntezy – myśl rosyjska w badaniach Włodzimierza Rydzewskie-

go, [w:] Polskie badania filozofii rosyjskiej. Przewodnik po literaturze. Część pierwsza, 

red. L. Kiejzik, J. Uglik, Fundacja Aletheia, Warszawa 2009, s. 225–244. 
2 Tamże, s. 231–232, 234. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

12 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

tu interesującym wymiarze teoretycznym krytycyzm Kuźnicy skierowa-
ny był przeciw marksizmowi poststalinowskiemu, marksizmowi w do-

minującej wówczas i wspieranej przez władze formie eklektycznej, zba-
nalizowanej, powierzchownej, próbującej łączyć domniemane ponad-

czasowe filozoficzne zasługi Lenina z Materializmu i empiriokrytycyzmu 

czy Engelsa z Anty-Dühringa z odwołaniami do egzystencjalizmu lub 

filozofii chrześcijańskiej w zakresie ich aspektu humanistycznego, ale 

pojmowanego zazwyczaj w sposób dość trywialny, powierzchowny, 
uzupełniany za to krytyką ich idealistycznej metafizyki i obiektywnie 

burżuazyjnego wydźwięku ideowo-historycznego. Dostęp i odwołania 

do współczesnych dzieł filozoficznych pozostawały wybiórcze przed-
miotowo i podmiotowo i ciągle towarzyszyła im jednak ornamentyka 

rytualnych cytatów wprawdzie już nie ze Stalina, coraz rzadziej z Leni-
na, za to poza Marksem i Engelsem niekiedy z przywódców partyjno-
państwowych. Nie sposób oczywiście nie docenić ogólnie rewizjoni-

stycznego nastawienia ówczesnego marksizmu, jego niemonopolistycz-
nej, a co najwyżej dominującej pozycji na rynku ówczesnych kierunków 
czy tendencji filozoficznych w Polsce oraz ukazywania się dzieł waż-

nych i wybitnych (choć często od razu mających „swoją historię”, czyli 
swoje kłopoty). Jednakże różne drobniejsze czy mniej drobne utrudnie-

nia, ogólna miałkość oraz błahość ówczesnej literatury marksistowskiej 

czy też oficjalnie uznawanej za marksistowską3 budziły niechęć, ale także 
energię i dążenie do zmiany, do zmiany w tym przypadku „w ramach 

systemu”, zmiany wyrastającej z intencji i sympatii lewicowych oraz 

marksistowskich – i krakowska Kuźnica była jednym z najlepiej przygo-
towanych i zorganizowanych, a przede wszystkim środowiskowym, 

a nie tylko indywidualnym tego przykładem. 
Rydzewski działał w tym środowisku od początku, przede wszystkim 

zaś – jak już wiemy – w powstałym w roku 1978 swego rodzaju teore-

tyczno-publicystycznym organie Kuźnicy, jakim był kwartalnik, a potem 
miesięcznik (choć też mający przerwę w ukazywaniu się) „Zdanie”; był 

nawet przez pewien czas jego redaktorem naczelnym. Tam zamieszczał 
swoje artykuły publicystyczne, eseje i teksty teoretyczne, które później 

ukazały się choćby w zbiorze Powrót Bakunina. Był też współautorem 

znakomitych obszernych wywiadów (jak by się dziś powiedziało, „wy-
wiadów-rzek”) z ważnymi postaciami polskiej kultury, zazwyczaj 

                                                           
3 Pisze o tym bardzo interesująco A. Walicki w artykule Unieszkodliwianie „marksizmu-

leninizmu”. Marksistowska filozofia w PRL w świetle osobistych wspomnień, [w:] A. Walicki, 

Od projektu komunistycznego do neoliberalnej utopii, Universitas, Kraków 2013. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

13 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

o sympatiach lewicowych, które to wywiady nosiły wspólną nazwę 
„Trzech na jednego” (zresztą ukazują się one w „Zdaniu” do dziś). 

Rydzewski należał więc do osób ufających w reformę i liczących na 
zmianę wewnątrzsystemową PRL, zmianę dotyczącą zwłaszcza życia 

kulturalnego i intelektualnego, której szczególnie ważnym składnikiem 

miało być z kolei odświeżenie marksizmu, odnowienie jego uniwersalnej 
filozoficznej wagi i powagi, oznaczającej – jako przecież postulat wobec 

każdej filozofii – nakaz myślenia całościowego, wolnego i twórczego 

i dopiero dzięki temu skutecznie i prospołecznie przeobrażającego rze-
czywistość historyczną. 

Usytuowałbym tu Rydzewskiego w gronie kilku postaci polskiej filo-
zofii, zwłaszcza oczywiście filozofii społecznej i politycznej, ostatniej 

ćwierci XX wieku, które – tak jak on – traktowały marksizm z powagą 

(czy wręcz utożsamiały się z nim), odnosiły się do niego zarazem z kry-
tycyzmem oraz postulatem odnowy, uznając przy tym, że przestrzenią 

ich działania jest dziedzina kultury, życia intelektualnego oraz akade-
mickiego, z właściwymi im uniwersalnymi standardami. Z grona tych 

kilku osób przywołałbym – jako najwybitniejsze i najbardziej charaktery-

styczne „przypadki”4 – trzy przykłady: najważniejszego tu dla nas Ry-
dzewskiego oraz Andrzeja Walickiego i Marka Siemka. 

Walicki – jak wiadomo – nie był nigdy marksistą, ale też – jak nie 

mniej wiadomo – marksizm pozostawał dla niego i istotnym, niemożli-
wym do ominięcia zjawiskiem historii intelektualnej XIX i XX wieku 

oraz ważnym punktem odniesienia dla własnych poglądów i rozwoju 

tych poglądów. Sam swoje rozumienie marksizmu określał jako rewizjo-
nistyczne, i to mimo tego, że często uważa się to określenie za odnoszące 

się wyłącznie do wyznawców marksizmu. Głosząc rewizjonistyczną 
wizję marksizmu, odrzucał Walicki materialistyczno-dialektyczny wy-

miar czy aspekt marksizmu na rzecz całkowej dominacji problematyki 

materialistyczno-historycznej, odrzucał zwłaszcza necessarystyczną, 
koniecznościowo-obiektywną („naukową”, jak często głosili ortodoksyj-

ni marksiści) wizję rozwoju historycznego na rzecz względnego aktywi-
zmu oraz sprawczej roli idei oraz świadomości w postępie historycznym; 

odrzucał utopijną, docelową czy teleologiczną wizję przyszłości, opartą 

na pozytywnej, wspólnotowej czy kolektywnej koncepcji wolności, bro-
niąc wolności negatywnej, pluralizmu wartości oraz otwartości i alterna-

tywności wiedzy o społeczeństwie. Niechętny był rewolucjonizmowi 

(a zwłaszcza brzmiącemu paradoksalnie, lecz wyjątkowo realnemu re-

                                                           
4 Spośród innych postaci (a nie jest to grono bardzo liczne) wskazałbym na przykład 

Stanisława Rainkę. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

14 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

wolucyjnemu konformizmowi), radykalizmowi, rygoryzmowi, schema-
tyzmowi, ceniąc natomiast ewolucjonizm, kompromis, wielowymiaro-

wość świata i takież jego ujęcie teoretyczne. W tej perspektywie Walicki 

doceniał Marksowską, a potem marksistowską krytykę kapitalizmu, in-
dustrializmu, alienacji; widział w marksizmie udaną i wytyczającą ważne 

kierunki zmiany diagnozę ograniczeń wolnego rynku, dystrybucji bogac-
twa ekonomiczno-społecznego, istotny i wartościowy wyraz europej-

skiego humanizmu. Ta rewizjonistyczna wizja marksizmu nie była przy 

tym dla Walickiego tymczasowym przystankiem na drodze do całkowi-
tego wyrwania się z pęt marksizmu, jak to się miało – by tak rzec – 

z oficjalnymi rewizjonistami. Dzięki temu, że w pętach marksizmu nigdy 

nie był, przydawał tej wizji marksizmu trwały i wartościowy wymiar 
intelektualny. Towarzyszyło temu również życzliwe wobec marksizmu 

dostrzeganie w nim wątków i idei wartościowych, a zazwyczaj, zwłasz-
cza w wizji ortodoksyjnej, traktowanych jako właściwie obce i nieobecne 

w marksizmie, jak na przykład kwestia narodowa. Sympatyzując z ide-

ami liberalizmu, Walicki nie przeciwstawiał ich radykalnie marksizmowi 
(a w każdym razie swojej wizji marksizmu), traktując raczej jako dwie 

składowe, rozwijające się w wieku XX (z zahamowaniami i z zakrętami) 
w kierunku nowoczesnego socjaldemokratyzmu czy – inaczej, i z nieco 
innymi akcentami – ku liberalnemu państwu opiekuńczemu. Marksizm 

był więc ujmowany przez Walickiego w kontekście historycznym i we 

własnym rozwoju historycznym. To ów historyzm czynił marksizm pro-
jektem żywym, niesprowadzalnym do wątpliwej praktyki politycznej, 

dlatego możliwym do antyortodoksyjnej rewaloryzacji. Jak pisze sam 
Walicki, „marksizm był dla mnie tylko jednym z narzędzi hermeneutyki 

historycznej, wymagającym daleko idących udoskonaleń, ale pozwalają-

cym to i owo zrozumieć w historii – również w historii samego marksi-
zmu”5. Walor marksizmu był względny i historycznie uwarunkowany, 

ale też w tym historycznym uwarunkowaniu był niewątpliwy (nawet jeśli 
nie dla samego Walickiego, to dla jego utożsamiających się z otwartym 

marksizmem czytelników).  
Rozważania marksologiczne Walickiego mogły być przez oficjalny 

marksizm okresu PRL potraktowane jako właśnie marksologiczne, jako 
dokonywane „na zewnątrz” i dlatego jako takie, które nie są dla marksi-

sty obowiązujące i zobowiązujące. Badania Walickiego w tym zakresie 
nie mogły już być prześladowane, nie mogły być zdyskredytowane nau-

kowo, natomiast mogły być ignorowane czy osłabiane, jeśli chodzi o ich 

                                                           
5 A. Walicki, Od projektu komunistycznego do neoliberalnej utopii, dz. cyt., s. 153. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

15 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

wydźwięk społeczny i ideowy, właśnie ze względu na ich ideową, ideo-
logiczno-polityczną neutralność. 

Oczywiście, tego rodzaju dyskredytowanie Walickiego mogło być 
tylko doraźne oraz tylko tymczasowe – i ze względu na wagę standar-

dów naukowych w marksizmie postalinowskim, i ze względu na obec-

ność podobnego rodzaju rozważań, niekiedy wprost odwołujących się do 
Walickiego, również wśród osób uznających się za marksistów. 

A próbujących dokonać, przypomnijmy, jakiegoś ożywienia, podniesie-

nia jakości i atrakcyjności polskiego marksizmu – zwłaszcza kulturowej 
i intelektualnej (bo to te aspekty na dłuższą metę mają charakter kluczo-

wy). 
Marek Siemek zabiegał przede wszystkim o pokazanie i promowanie 

wysokiej akademickiej i profesjonalno-filozoficznej jakości marksizmu. 

Sam Marks – jak wiadomo, a Siemek akcentował to z ogromną mocą – 
związany był z kręgiem lewicy heglowskiej, a więc bezpośrednich 

(choć i krytycznych) kontynuatorów filozofii Hegla, filozofii bytu spo-

łecznego i historycznego; heglowskie inspiracje i heglowski nastrój myśli 
Marksa wydają się nie ulegać wątpliwości, choć też spotkamy się później 

z antyheglowskimi interpretacjami Marksa i z antyheglowskimi kształ-

tami marksizmu. Spotkamy się również z takimi interpretacjami marksi-

zmu, które można nazwać aheglowskimi, które – czasem mimo nawet 

heglowskich deklaracji – nie potrafią nawet zbliżyć się do heglowskiego 
poziomu i zaawansowania filozoficznego, które poprzestają na zdrowo-

rozsądkowym i eklektycznym realizmie czy materializmie lub też rela-

tywizują kwestie filozoficzne do doraźnych wymogów i interesów poli-
tycznych. Wiele postaci XX-wiecznego marksizmu – i to zwłaszcza tych, 

które bezpośrednio uwikłane są w wydarzenia polityczne epoki – spłyca 
i cofa myśl filozoficzną do kształtu, wedle Siemka, przedkantowskiego 

czy wręcz przed- lub pozafilozoficznego (z powołaniem się nierzadko na 

pozytywistyczny koniec filozofii i jej „rozparcelowanie” przez nauki 
szczegółowe). Dla Siemka marksizm był więc jedną z postaci – i to pod 

wieloma względami wyróżnioną – najświetniejszych i najgłębiej zako-

rzenionych historycznie zdobyczy nowoczesnej filozofii, i to łącznie 
z tymi, które marksistowska ortodoksja zaliczała do „filozofii burżuazyj-

nej”. Uwaga Siemka kierowała się w stronę tych filozofów marksistow-

skich, o których można było powiedzieć, że są filozofami nowoczesny-
mi, a więc filozofami bytu społecznego, i którzy prowadzili nieustanną 

debatę (niemal rodzinną debatę) z innymi nurtami nowoczesnej filozofii; 
odnosiło się to m.in. do Lukacsa, Gramsciego, Goldmanna, Brzozow-

skiego, frankfurtczyków, Althussera. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

16 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

Szczególnie wysoko, zwłaszcza w ostatnim okresie swego życia, cenił 
Siemek Heglowską ideę uspołecznienia przez indywiduację i indywidua-

cji przez uspołecznienie, gdzie cele i interesy jednostek zgrywane 
są mocą racjonalności prawa, kompromisu, reguł intersubiektywności, 

gwarantujących rzeczywistą subiektywność (podmiotowość), wyzwoloną 

(wyzwalaną i wyzwalającą się) od presji naturalności, od cech wrodzo-
nych, od siły fizycznej. Oznaczało to u Siemka od rewolucjonizowanie 

(i w tym znaczeniu pewne „od-Marksowienie”) procesu uspołecznienia 

nowoczesnego społeczeństwa, co wszakże nie znosiło bynajmniej lewi-
cowego, związanego z hasłem sprawiedliwości społecznej, etosu marksi-

zmu; prowadziło go to raczej do wyraźnego zidentyfikowania 
i zaakcentowania momentu socjalistycznego u Hegla: „pogląd Hegla na 

politykę społeczną i jej zadania w nowoczesnej strukturze cywilnego 

społeczeństwa obywatelskiego można zatem najtrafniej określić jako 
z gruntu socjaldemokratyczny (oczywiście nie w dziewiętnastowiecz-

nym, lecz w naszym współczesnym sensie)”, gdzie „władza publiczna 
sprawuje również funkcje opiekuńcze wobec słabych i skrzywdzonych 

przez los”; chodzi – mówiąc najkrócej – o „zorganizowany system »spo-

łecznej gospodarki rynkowej«”6. 
Siemek pokazywał więc marksizm jako filozofię bytu społecznego, 

jako filozofię profesjonalną, dynamiczną, krytyczną, hermeneutyczną 

i transcendentalną, jako filozofię nowoczesną, usytuowaną na najświet-
niejszych ścieżkach tradycji dziejów filozofii i w centrum „historycznej 

metafizyki” współczesności. Pisarstwo Siemka potrafiło w dodatku ten 

obraz marksizmu uzasadnić przekonująco, pasjonująco i charyzmatycz-

nie. Marksizm oficjalny okresu PRL, eklektyczny, powierzchowny, cią-

gle deklamujący o materializmie dialektycznym stanowiącym podstawę 
materializmu historycznego, mógł tylko w nabożnym filozoficznym 

zdumieniu przypatrywać się tekstom i wykładom Siemka, ewentualnie 
omijać je jako snobistyczne inteligenckie fanaberie, oczywiście oderwane 

od rzeczywistości. 

Rydzewskiego strategia witalizacji marksizmu wyglądała – jak się 
wydaje – nieco inaczej. Znacznie większą rolę, zwłaszcza w porównaniu 

z czysto akademickimi ambicjami Siemka, odgrywało w niej dążenie do 

oddziaływania na opinię społeczną, zamysł tworzenia szerszego (choć 
także względnie spójnego i sprawnego) środowiska współdziałania 

i współmyślenia, którego cele byłyby przede wszystkim kulturotwórcze, 
a dopiero poprzez to – a więc w dłuższym dystansie i na głębokim grun-

cie – także polityczne. Na tym polegałby zapewne zasadniczy sens dzia-

                                                           
6 M. Siemek, Hegel i filozofia, Oficyna Naukowa, Warszawa 1998, s. 96–97. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

17 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

łalności Rydzewskiego w Kuźnicy i „Zdaniu”. Ale też potrafił Rydzew-
ski dołączyć do tego wymiaru swego działania zarówno Siemkowski 

akademizm, jak i rewizjonistyczne otwarcie i zafascynowanie wszelkimi 
postaciami, ideami, zjawiskami z szerokiego kręgu marksizmu i okolic, 
które wykraczały poza dogmatyczny, ale także poza doraźno-polityczny 

i eklektyczny kształt marksizmu. O tyle też wiązało się to z działaniami 
rewizjonistycznymi (marksologicznymi) – zwłaszcza Walickiego – 

że za szczególnie ważne i twórcze pole rozkruszania marksistowskich 

schematów i stereotypów uznawał Rydzewski, tak jak Walicki, rosyjską 
myśl filozoficzną i społeczną. 

Sam Rydzewski określił sens swoich poszukiwań zarówno nauko-

wych, jak i eseistyczno-publicystycznych, jako rekonstruowanie 
i rozjaśnianie „myślenia lewicowego”, jego „powikłanej historii”, „kre-

owanych mitów”7 oraz wynikających z tych stanów rzeczy – i z tych 
diagnoz – szans i zagrożeń. I nie przyświecał tu Rydzewskiemu jakiś 

entuzjazm czy nadzieja bliskiego nowego początku. Miał raczej obraz 

kryzysu całej tej problematyki, czemu towarzyszyło wszakże tyleż 
skromne, co poważne i zobowiązując przekonanie o „aktualności przy-

najmniej niektórych jej wątków”. Ze szczególnym zainteresowaniem 

badał Rydzewski i opisywał zjawiska z jakże często nieokreślonego 
i zamglonego pogranicza marksizmu i tego, co marksizmem jeszcze nie 
jest, już nie jest, co marksizmem nie chce być, znajdując się w jego bez-

pośrednim sąsiedztwie, albo też skazywane jest na marksowskie wygna-
nie lub marksistowską herezję. Pasjonowały Rydzewskiego różnego ro-

dzaju pogranicza marksizmu czy lewicowości, bo tam nie sposób uciec 
od pytań źródłowych, konstytuujących, angażujących żywe, szukające, 

pomysłodawcze myślenie. I tak w anarchizmie, któremu poświęcił 

szczególnie wiele czasu i tekstów – a który to anarchizm za sprawą 
zwłaszcza osobistej animozji Marksa i Bakunina znalazł się na marksi-

stowskiej liście podejrzanych – akcentował Rydzewski ideę wolności, 

motyw indywidualistyczny, antyetatyzm, a więc kwestie, których porzu-
cenie czy niedocenienie skutkowało później marksistowskim dogmaty-

zmem, kolektywizmem i totalitaryzmem. Jakby scedował marksizm na 
anarchizm owe wolnościowe, indywidualistyczne i antyetatystyczne 

zabezpieczenia przed intelektualną i polityczną własną degradacją, do-

datkowo je następnie pogrążając kompromitującą dla anarchizmu, fał-

szywą zbitką pojęciową utożsamiającą anarchizm z terroryzmem („anar-

cho-terroryzm”), a Bakunina mieszając z Tkaczowem i Nieczajewem, 

                                                           
7 W. Rydzewski, Powrót Bakunina. Szkice o rosyjskiej idei i mitach lewicy, BUS, Kraków 

1993, s. 6. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

18 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

i wmawiając publiczności, że wraz z falami terroryzmu II połowy XX 
wieku dokonuje się złowieszczy „powrót Bakunina”. 

Innym przykładem takich badawczych, jak i publicystycznych, po-
szukiwań Rydzewskiego, poszukiwań w rejonach granicznych, rejonach 

porzuconych (bo niby oczywistych), zapomnianych (bo wstydliwych), 
za to potencjalnie odnawiających dla marksizmu (natomiast kłopotli-
wych dla marksistowskiego schematyzmu, zarówno dogmatycznego, 
jak i eklektycznego) było jego dystansowanie się od taniego, bezreflek-

syjnego progresywizmu. Prowadziło go to – po pierwsze – do uświada-

miania czytelnikom ryzyka, tragizmu, dwuznaczności postępu, w któ-

rym twórczy czyn człowieka spełniać może rolę zbawczego akuszera 

nowej rzeczywistości, ale też może przybrać kształt fanatycznej przemo-
cy, wyrastającej z niecierpliwego entuzjazmu oraz tyleż wzniosłego, 

co zaślepionego ideowego maksymalizmu. Złe czy wręczy zbrodnicze 

ryzyko konsekwencji czynu ulepszania świata, zmiany historycznej, 
prowadzi niektórych do wniosku – co najdobitniej, jak przypominał Ry-

dzewski, wypowiedział Karl Popper – iż właściwie całe zło świata bierze 
się z prób uczynienia świata lepszym, że więc, paradoksalnie, ulepszyć 

świat można jedynie rezygnując z ulepszania go8. Prowadziło to Poppera 

do taniej i generalizującej dyskredytacji wszelkich projektów zmiany 
społecznej jako utopii, co wszakże uderza nie tylko w lewicowe progra-

my teoretyczne i polityczno-społeczne, ale i w zupełnie dalekie od takich 
intencji koncepcje etyczne (niemal zawsze przecież przeciwstawiające 

bytowi powinność i tylko niekiedy potrafiące odnaleźć jakąś bez-czynną 

między nimi komunikację) czy projekty antropologiczne (jak na przykład 
określająca człowieka „odwaga utopii” u Georga Pichta). Jeśli zaś Ry-

dzewski zwracał uwagę na ów tragizm czy potencjalną antynomię postę-

pu i działania historycznego, to najwyraźniej w celu uświadomienia, 

że nic nie dzieje się tu mocą jakichś twardych i nieuchronnych rytmów 

historii, że aktywizm historyczny jest wyzwaniem, ale i pokusą, że musi 
wykraczać – niekiedy nawet daleko i wizjonersko – poza stan zastany, 

ale i permanentnie być zdolnym do myślowych bilansów i samoograni-

czenia. 
Warto odnotować w tym miejscu pewną analogiczną, do wskazanej 

u Rydzewskiego, wizję tragizmu i antynomii działania historycznego, 

pojawiającą się u myślicieli rosyjskich, i to sympatyzujących raczej 
z politycznym konserwatyzmem i prawicą. Chodzi o Siemiona Franka 

i Iwana Iljina. Obaj interpretowali świat jako przeniknięty złem, obaj 
nakładali na człowieka obowiązek walki ze złem (w pierwszym rzędzie 

                                                           
8 Tamże, s. 39. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

19 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

w aspekcie etycznym, ale w obowiązkowym kroku drugim także 
w aspekcie politycznym; pamiętajmy, że Iljin jest autorem książki 

O sprzeciwianiu się złu siłą); obaj dostrzegali, że wejście w relację ze złem 

(nawet relację zwalczania) oznacza jakąś styczność ze złem, ryzyko de-

moralizacji i nieprawości, które Iljin wkalkulowywał (i to nawet heroizu-

jąc) w swój obraz świata i ludzkiej historii. Tak więc dostrzeganie 
i uwzględnianie tragizmu, dwuznaczności, właściwie nieuchronności 

mrocznych stron działania historycznego, wiąże się nie tylko z perspek-
tywą myślenia i działania lewicowego; jest niejako niepomijalną cechą 

głębokiego i odważnego, czyli adekwatnego wobec swego powołania, 

myślenia o historii, o działaniu w historii, a i nigdy nie wykluczoną ce-
chą działania w historii. Środkiem zaś przeciw temu zagrożeniu jest – 

co potwierdza Iljin – stały wysiłek woli i napięcie myśli. Zaskakująco 
bliska jest przytaczana przez Rydzewskiego fraza z Lenina, iż nigdy nie 

wiadomo z góry „które ciosy zadawane w walce [rewolucyjnej – J.D.] 

są zbędne, a które niezbędne”9, oraz takie oto streszczenie poglądów 
na tę sprawę Iljina: „W większości sytuacji, a być może nigdy, nie mo-

żemy mieć pewności, czy rzeczywiście zachodzi absolutna konieczność 

zastosowania siły. Niemożliwe jest wypracowanie uniwersalnych reguł 

pozwalających nieomylnie ocenić każdy konkretny przypadek”10. 

Na przykładzie całej tej kwestii możemy objaśnić teraz tytuł niniej-
szego tekstu, wprowadzając zarazem pewną modyfikację do określenia, 

które zastosował wobec siebie Rydzewski. Jak już wspomnieliśmy, obja-

śniał on swoje pisarstwo (najbardziej wyraźnie na samym początku 

książkowego wydania Powrotu Bakunina) jako śledzenie „myślenia lewi-

cowego”, jego mitów i szans (szans odświeżenia). Otóż formuła „myśle-
nia lewicowego” zdaje się sugerować jakąś jego „gatunkową” odrębność, 

swoistość wobec myślenia w ogóle, a zwłaszcza wobec innych „gatun-

ków” myślenia – „prawicowego”, „centrowego”, „liberalnego”. Przy-
znam, że odpowiedniejsza wydawałaby mi się – a i bliższa byłaby ona 

charakterowi tekstów Rydzewskiego oraz wskazanej przed chwilą ana-
logii – formuła nie „myślenia lewicowego”, ale „myślenia lewicy”. 

W niej zaś akcentowana jest nie odrębność lewicowego myślenia, 

ale uczestnictwo wrażliwości lewicowej (moralnej i społecznej) w pewnej 
uniwersalnej wspólnocie myślenia, która nadaje lewicowości intelektual-

ną powagę, kulturową efektywność, dialogową (choć pozostającą 
w sporze) współmierność z alternatywnymi projektami owego myślowe-

                                                           
9 Tamże, s. 30. 
10 S. Mazurek, Filantrop czyli nieprzyjaciel i inne szkice o rosyjskim renesansie religijno-

filozoficznym, IFiS PAN, Warszawa 2004, s. 116. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

20 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

go uniwersum, a także: wewnętrzną dynamikę, twórcze napięcie, otwar-
tość, kreatywność. Nie chodziło przecież Rydzewskiemu o okopywanie 

się w „myśleniu lewicowym”, ale o utrzymywanie lewicy w myśleniu, 
a więc w zaprzeczaniu dogmatyzmowi, schematyzmowi, fatalistyczne-

mu obiektywizmowi, ekskluzywizmowi, zaś afirmowaniu wolności, 

podmiotowości, uniwersalizmu, człowieczeństwa. 
Powróćmy jednak jeszcze do wspomnianej i rozważanej niechęci Ry-

dzewskiego do prostego i powierzchownego progresywizmu, właściwego 

marksistowskiej ortodoksji. Rosjoznawcze pasje badawcze Rydzewskie-
go związane były, z jednej strony, z kluczowym przecież faktycznym, 

politycznym znaczeniem „sprawy rosyjskiej” w marksistowskich aspira-
cjach do przeobrażania świata, a z drugiej – z jawnym zaprzeczaniem 
przez „sprawę rosyjską” licznych i zasadniczych kanonów marksizmu, 

w tym monolinearnego progresywizmu. Przede wszystkim zaś starał się 

Rydzewski pokazać, że wszystkie nietypowości marksizmu rosyjskiego 
i sprawy rosyjskiej w marksizmie, to nie jakaś wprawdzie ważna, ale 

jednorazowa „oboczność”, ale to raczej przejaw dynamicznej, otwartej 
normy marksizmu. Jak ujął to trafnie w przywoływanym już artykule 

Michał Bohun, interesowały tu Rydzewskiego „zjawiska, które choć 

tworzone w określonych i niepowtarzalnych okolicznościach, jak Rosja 
XIX stulecia, niosły treści, nadzieje i niepokoje przystające do innych 

miejsc i czasów”11. Rydzewski akcentował więc i wzmacniał w swoich 
ujęciach specyficzne, ale zarazem strukturalne swoistości i oryginalności 

marksizmu rosyjskiego, swoistości oczywiście rosyjskie, akcentując 

wszakże ich nie rosyjskość, ale swoistość i oryginalność w sensie odstęp-
stwa do domniemanego kanonu czy schematu. I tak w swoich badaniach 
nad narodnictwem i jego wpływem czy wręcz obecnością w strukturze 

własnej marksizmu podkreślał w narodnictwie rolę czynnika polityczne-

go12 i subiektywnego, a osłabianie ekonomicznych konieczności i w ogó-

le roli czynnika ekonomicznego w historii, moralne dylematy postępu 
historycznego, otwartość i alternatywność dróg rozwoju cywilizacyjne-

go, „bezgwarancyjność” postępu, otwartość samego Marksa na idee na-

                                                           
11 M. Bohun, Na drodze do syntezy – myśl rosyjska w badaniach Włodzimierza 

Rydzewskiego, dz. cyt., s. 230. 
12 I to niezależnie od apolitycznych deklaracji większości narodników, którym 

to deklaracjom towarzyszyła przecież zarazem apoteoza działania społecznego, które 

to deklaracje znajdowały wewnątrz samego narodnictwa iście „politykierską” opozycję, 

i które znaczyły coraz mniej w ramach narodnictwa wraz ze zmianami sytuacji 

społecznej i politycznej w Rosji pod koniec XIX wieku (por. W. Rydzewski, Filozofia 

polityczna narodnictwa rosyjskiego, nakł. Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 1988,  

s. 92–95).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

21 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

rodników, i to te najbardziej sprzeczne z historiozoficznymi schematami 
Kapitału, nieredukowalny moment narodnicki w marksizmie Lenina. 

By zaś nie pozwolić na wąsko-rosyjską kwalifikację całej tej problematyki 

ujmował ją Rydzewski wielokrotnie i rozwijał w ogólnym i szerokim 
zagadnieniu „krajów zacofanych i późno przychodzących”. Była to 

w dodatku – jak wiadomo – kwestia dynamicznie narastająca w wieku 
XX, lekceważona niekiedy przez marksizm ortodoksyjny nie mniej niż 

przez tzw. ideologie burżuazyjne, jednak nijak – lub tylko za cenę inte-

lektualnego i politycznego regresu czy wręcz degradacji – nie dająca się 
sprowadzić do peryferyjnej drugorzędności lub co najwyżej egzotyki. 

Dla Rydzewskiego problem „późno przychodzących” był jedną z klu-
czowych spraw współczesności, a odpowiadające tej wadze jej ujęcie 

było zarazem szansą na intelektualną oraz polityczną samoinspirację, 

samoożywienie marksizmu, jego wyrwanie się z różnorodnych pęt mate-
rializmu dialektycznego, koniecznych praw rozwoju historycznego, teo-
retycznej bezproblemowości postępu, z ekonomizmu, modernocentry-

zmu i europocentryzmu. Marksizm – i to odwołując się do samego 
Marksa, debatującego tu z narodnikami – nie musi być związany z line-

arnym, jednokierunkowym i bezalternatywnym obrazem postępu, a fra-

zy o „bycie kształtującym świadomość” nie musi interpretować jako 
wszechwładzy czynnika ekonomicznego w dziejach ludzkości. Nie cho-

dzi więc o to, by sprawę „późno przychodzących” syntezująco i wzboga-
cająco włączyć w jakiś domniemany marksistowski uniwersalistyczny 

schemat historiozoficzny (jak z przekąsem określał to sam Marks), 

ale o wyrwanie się z historiozoficznego schematu jako takiego. Poprzez 
choćby – jak to jest u Rydzewskiego – projekt „przywileju zacofania”, 

ale także poprzez świadomość nieustannego tu zagrożenia i działaniem 
przedwczesnym, i „syndromem ostatniego momentu”, i ciężarem „teraz 

albo nigdy”, i grozą „utraconej szansy”13. 

Kolejnym – obok kwestii anarchizmu i dylematów postępu – zagad-
nieniem, w którym i poprzez które starał się Rydzewski podnieść żywot-

ność i intelektualną zwłaszcza atrakcyjność marksizmu było przypo-
mnienie, a i usytuowania w centrum marksizmu kilku myślicieli siebie 

sytuujących w marksizmie czy w bliskim kontekście marksizmu, jednak 

w oficjalnych marksizmu wykładniach traktowanych z dystansem, nie-
chęcią, podejrzliwością. Chodziłoby o Gramsciego, Brzozowskiego, Lu-

kacsa, także Lenina („uwolnionego” od Materializmu i empiriokrytycyzmu, 

                                                           
13 W. Rydzewski, Ideologie narodnickie wobec procesów modernizacji, [w:] Filozofia rosyjska 

wobec problemów modernizacyjnych, red. W. Rydzewski, M. Bohun, Wydawnictwo Uni-

wersytetu Jagiellońskiego, Kraków 1999, s. 24. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

22 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

za to z odwagą reinterpretującego liczne zagadnienia marksizmu, szcze-
gólnie w ich kształcie obowiązującym w II Międzynarodówce; Lenina 

w ujęciu właśnie Gramsciego czy Lukacsa). Postępuje tu zresztą Ry-
dzewski podobnie jak Walicki, Siemek, także na przykład Kołakowski, 

odwołując się przy tym do podobnego zestawu nazwisk z dziejów mark-

sizmu. Chodzi zawsze o postacie uprawiające marksizm w sposób sa-
modzielny, oryginalny, nieschematyczny, krytyczny (w ogólnym zna-
czeniu Kantowskim oraz w sensie opozycyjności wobec marksizmu ofi-

cjalnego), a zarazem mocno osadzony w dziejach kultury; podkreślające 
filozoficzny wymiar marksizmu, a więc jego nastawienie holistyczne, 

dotyczące samych podstaw i początków myślenia i działania człowieka 

w świecie. Filozoficzna swoboda i badanie owych spraw fundamental-
nych czy granicznych sytuowało niekiedy samych tych myślicielki 

(zwłaszcza z punktu widzenia ortodoksji) na samych granicach marksi-
zmu czy już poza jego granicami. Rydzewski odnosił to zwłaszcza do 

Brzozowskiego, odnotowując jego „heretyckość” i „kłopotliwość” i dla 

marksizmu, i w ogóle lewicy, ale na plan pierwszy wysuwał oczywiście 
całą odświeżającą, mobilizującą i inspirującą dla marksizmu energię filo-

zofowania Brzozowskiego, które – jak moglibyśmy powiedzieć w świetle 
naszych ustaleń – jeśli nawet nie mieści się w formule „myślenia lewico-

wego”, to z pewnością mieści się w formule „myślenia lewicy”, które 

właśnie ze względu na ową uniwersalną moc myślenia jest atrakcyjne 
i chętnie skądinąd „adoptowane” także przez „prawicę”. Rydzewski 

pokazywał, że siła myślenia Brzozowskiego, a więc odwaga tego myśle-

nia, niechęć do jakichkolwiek przemilczeń i pozateoretycznych zafał-

szowań w dążeniu do prawdy, wykraczanie poza wszelka „stadność”, 

poza schematy, stereotypy i mity, co w konkretniejszym wymiarze przy-
bierało u Brzozowskiego kształt sprzeciwu wobec „Polski Sienkiewicza”, 
„Polski zdziecinniałej”, a fascynacji kulturą rosyjską (przy czym chodzi-

ło nie o kultury tej „rosyjskość”, ale o jej „dojrzałość”), sytuuje się w 
sposób niewątpliwy w kręgu lewicy. Myśl Brzozowskiego jest, według 

Rydzewskiego, prekursorska wobec Gramsciego, Lukacsa, „przygotowu-

je” na Marksowskie Rękopisy ekonomiczno-filozoficzne i Ideologię niemiecką, 

które to dzieła w latach życia Brzozowskiego były – jak wiadomo – jesz-

cze nieznane. Jakość, ranga i sytuacja filozofii Brzozowskiego jest taka, 

że – można by powiedzieć (i odnosiłoby się również do ocen Walickiego 
i Siemka) – „walka o Brzozowskiego” jest swego rodzaju weryfikującym 

sprawdzianem dla aktualności i żywotności marksizmu, dla obecności 
„myślenia lewicy”. I że sensem tej walki (o czym szczególnie Brzozow-

ski i Gramsci pisali wprost) jest pierwszorzędny dla marksizmu, i myśle-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

23 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

nia lewicy w ogóle, wymiar kulturotwórczy, warunkujący i weryfikujący 
wpływy społeczne i polityczne. 

I jeszcze jedna, ostatnia już sprawa. O ile Siemek zaczynał i całe lata 
pozostawał – z pełną świadomością i niemal ostentacyjnie – uczonym 

akademickim, który jednak pod koniec życia zdawał się tęsknić także do 

jakiegoś nieco szerszego, eseistycznego i publicystycznego, oddziaływa-

nia na opinię społeczną14, o tyle w przypadku Rydzewskiego doszuki-

wałbym się ruchu niejako odwrotnego: przez długie lata to eseistyka 
i publicystyka były jego główną formą i kierunkiem wypowiedzi (także 

publikacje książkowe były niejako owocem zupełnie bezpośrednim lub 

bardziej pośrednim eseistyki i publicystyki); natomiast w ostatnich latach 
życia zwiększa się udział w aktywności Rydzewskiego spraw czysto – by 

tak rzec – akademickich. Chodziłoby tu o kierowanie Wydziałem Filo-
zoficznym Uniwersytetu Jagiellońskiego i w nie mniejszej mierze o dą-

żenie do akademickiego ugruntowania badań nad rosyjską myślą filozo-

ficzną i społeczną, które zaowocowały powstaniem Pracowni, a potem 
Zakładu Filozofii Rosyjskiej. To ostatnie wprawdzie okazało się zdoby-

czą nietrwałą, za to przedsięwzięcia Pracowni i Zakładu w postaci regu-

larnych międzynarodowych konferencji naukowych poświęconych myśli 
rosyjskiej, a zwłaszcza w postaci prawdziwie akademickiej, świetnej serii 

wydawniczej „Jagiellońskie Studia z Filozofii Rosyjskiej”, są trwałym, 
właściwie ponadczasowym i twardo realnym – a w dodatku stale otwar-

tym – osiągnięciem życia Włodzimierza Rydzewskiego. Nie mniej być 

może ważnym niż jego własne książki o Kropotkinie, Bakuninie 

i narodnikach. 
 

 

 

Bibliografia 

 

Bohun M., Na drodze do syntezy – myśl rosyjska w badaniach Włodzi-

mierza Rydzewskiego, [w:] Polskie badania filozofii rosyjskiej. Prze-

wodnik po literaturze. Część pierwsza, red. L. Kiejzik, J. Uglik, 

Fundacja Aletheia, Warszawa 2009. 

                                                           
14 Nie wykluczam, że ryzykuję tu pewną nadinterpretację, ale taki charakter wydają 

mi się mieć niektóre późne i ostatnie teksty Siemka, takie jak: Filozofia i społeczeństwo 

w powojennej Polsce, O nowej Europie i Wschodzie w nas, a nawet Uniwersytet a tradycja 

europejska, por. M. Siemek, Wolność, rozum, intersubiektywność, Oficyna Naukowa, 

Warszawa 2002. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

24 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

Mazurek S., Filantrop czyli nieprzyjaciel i inne szkice o rosyjskim rene-

sansie religijno-filozoficznym, IFiS PAN, Warszawa 2004. 

Rydzewski W., Filozofia polityczna narodnictwa rosyjskiego, nakł. 

Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 1988. 

Rydzewski W., Ideologie narodnickie wobec procesów modernizacji, [w:] 

Filozofia rosyjska wobec problemów modernizacyjnych, red. W. Ry-

dzewski, M. Bohun, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskie-

go, Kraków 1999. 

Rydzewski W., Powrót Bakunina. Szkice o rosyjskiej idei i mitach lewi-

cy, BUS, Kraków 1993. 

Siemek M., Hegel i filozofia, Oficyna Naukowa, Warszawa 1998. 

Siemek M., Wolność, rozum, intersubiektywność, Oficyna Naukowa, 

Warszawa 2002. 
Walicki A., Od projektu komunistycznego do neoliberalnej utopii, 

Universitas, Kraków 2013. 
 

 

Summary 
 

Włodzimierz Rydzewski – Leftist Thinking, Thinking of the Left 

 
The article is devoted to the memory of Włodzimierz Rydzewski, a person who has 

played a huge role in the shaping and development of Polish research into the Russian 

mind, the Polish Marxism, and philosophy in general (with particular regard to the Jagie-
llonian University). His views and actions have been placed in the broader context of the 

situation in Poland in the last decades of the twentieth century, together with the works 
by Andrzej Walicki and Marek Siemek, operating in similar fields. The article outlines 

the topics and the methodology of scientific and journalistic activities of Rydzewski; 
it highlights the manifold merits of Rydzewski as a person. 

 

Keywords: W. Rydzewski, A. Walicki, M. Siemek, Left, Marxism, Russia, progress 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20



 

  

 

25 
Janusz Dobieszewski, Włodzimierz Rydzewski – myślenie lewicowe, myślenie lewicy 

Zusammenfassung 
 

Włodzimierz Rydzewski: linkes Denken, das Denken der Linke 

 
Der Artikel gedenkt Włodzimierz Rydzewski, einer Person, die eine enorme Rolle 

in der Gestaltung und Entwicklung der polnischen Forschung über den russischen Ge-
danken, sowie des polnischen Marxismus und der Philosophie an sich (mit besonderer 

Berücksichtigung der Jagiellonen-Universität). Seine Überzeugungen und Handlungen 
wurden in einem breiteren Kontext der Situation in Polen in den letzten Jahrzehnten des 

20. Jahrhunderts verortet und mit den Arbeiten von Andrzej Walicki und Marek Siemek 

zusammengeführt, die auf ähnlichen Gebieten forschten. Es wurde die Thematik und die 
Methodologie der wissenschaftlichen und publizistischen Tätigkeit von Rydzewski dar-

gestellt. Hervorgehoben wurden dabei auch große und zahlreiche Vorteile seines Charak-
ters und seiner Person.  

 
Schlüsselworte: W. Rydzewski, A. Walicki, M. Siemek, die Linke, Marxismus, Russ-

land, Narodniki-Bewegung, Fortschritt 

 
 

Information about Author: 
 

JANUSZ DOBIESZEWSKI, habilitated doctor, associate professor, University of War-
saw, Poland; address for correspondence: ul. Krakowskie Przedmieście 3, 00–047 War-

szawa, Poland; e-mail: dobieszewski@uw.edu.pl 
 

 
 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 16/01/2026 04:13:20

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

