
 

121 

 

Kultura i Wartości  
ISSN 2299-7806  

Nr 20/2016 
 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2016.20.121 

 

Wittgenstein über das Problem 

 der Subjektivität 
 

Kazimierz Rynkiewicz1 
 

Wittgenstein hat sich mit dem Problem der Subjektivität gründlich befasst, insbe-
sondere im Tractatus logico-philosophicus und in den Philosophischen Untersuchungen. 
Eine besondere Perspektive im Verlaufe der Analyse der Subjektivität ergibt sich dann, 
wenn die Philosophie als therapeutische Maßnahme für menschliche Subjekte betrachtet 
wird. Der epistemische Erfolg der Subjekte hängt prinzipiell davon ab, wie sie mit der 
Sprache umgehen. Damit wird der Zugang zum Bereich der Intentionalität gesichert, die 
Wittgensteins Bildtheorie entscheidend ist. Im Kontext der Bildtheorie offenbart sich das 
epistemische Subjekt vor allem als denkende, sich vorstellende und bewusste Entität in 
der Welt. Wenn das Subjekt unter einem bestimmten Aspekt gesehen und betrachtet wird, 
lässt sich kaum eine Konfrontation mit dem Standpunkt des metaphysischen Solipsismus 
vermeiden. 

 
Schlüsselworte: Wittgenstein, Epistemologie, Subjekt, Sprache, Welt 

 
 
 

Einleitung 
 
Wittgenstein gehört absolut zu den Philosophen, die Wichtiges über die 

Subjektivität gesagt haben – angefangen mit dem berühmten Tractatus lo-
gico-philosophicus. Bereits seine mittlerweile klassische These „Das Subjekt 
gehört nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der Welt“ (TLP 5.633) hebt 
die Tiefe der Gedanken von Wittgenstein hervor, welche die Gemüter von 
Wittgenstein-Forschern immer noch nicht nur ins Staunen, sondern zugleich 
auch in die hermeneutische Ratlosigkeit versetzen. Die thematische Breite 
der Problematik der Subjektivität, die Wittgenstein insbesondere auf der 

                                                           
1KAZIMIERZ RYNKIEWICZ, habilitated doctor, extraordinary professor, Department of Phi-

losophy I, Ludwig-Maximilians-University Munich, Germany; address for correspondence: Gesch-
wister-Scholl-Platz 1, D-80539 München. E-mail: kazimierz.rynkiewicz1@gmail.com 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

122 

 

Grundlage der Philosophie als therapeutischer Maßnahme aufgreift, wirkt 
erstaunlich: Sprache, Intentionalität, Denken und Bewusstsein, Wollen, Emp-
findungen und Solipsismus, Aspektsehen usw. Es sind also nur einige Entitä-
ten, die im vorliegenden Aufsatz kurz dargestellt und dann kritisch behandelt 
werden sollen. Unser besonderes Augenmerk gilt den Originaltexten selbst, 
die im Verlaufe der Analyse jeweils gezielt angeführt werden. Dabei beziehen 
wir uns grundsätzlich auf den Tractatus logico-philosophicus, die Philosophi-
schen Untersuchungen und die „Tagebücher 1914–1916“.
 

Philosophie als therapeutische Maßnahme  
für menschliche Subjekte 

 
Will man die philosophische Forschung effizient betreiben, muss man 

vorab verstanden haben, was die Philosophie als solche sei. Aus allgemeiner 
Sicht wird daher generell behauptet, die Philosophie sei eine theoretische 
Wissenschaft, die sich von der Naturwissenschaft und Mathematik unter-
scheide und mit Fragen zu tun habe. Hier setzt auch Wittgenstein an, aller-
dings im Kontext der therapeutischen Behandlung, weil der Philosoph eine 
Frage wie eine Krankheit behandelt (vgl. PU §255).  

Diese These Wittgensteins verleiht der Philosophie ein neues methodi-
sches Gewand, und zwar das einer „radikalen Therapie“. Wie eine Krankheit 
nicht immer vollständig geheilt werden kann, so lassen sich auch die philo-
sophischen Fragen nicht immer vollständig beantworten, was auch nicht zu-
letzt mit dem Begriff „Wissen“ zu tun hat: „Es gebe kein absolutes Wissen, 
sondern nur relatives“1. Die therapeutische Dimension der Philosophie, die 
mit den Arbeiten von Cora Diamond in die philosophische Debatte gebracht 
wurde2, ist insbesondere bei spätem Wittgenstein feststellbar. Im Gegensatz 
zu der metaphysischen Dimension der Philosophie, die auf der Grundlage der 
Standardinterpretation auftritt und heute etwa von Peter Hacker vertreten 
wird3, betont die therapeutische Dimension hingegen, dass Wittgenstein kei-
neswegs darum gehe, uns bislang verborgene Zusammenhänge der Welt zu 
erklären, sondern vielmehr Schwindel auslösende Fixierungen bzw. Parado-
xien der Sprache zu lösen. So kann Wittgenstein auch schreiben: „Die Ergeb-
nisse der Philosophie sind die Entdeckung irgendeines schlichten Unsinns 
und Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache 
                                                           

1 Vgl. K. Rynkiewicz, Der Umgang mit Wissen heute. Zur Erkenntnistheorie im 21. Jahrhundert. 
Eine Einführung, Ontos-Verlag, Frankfurt–Paris–Lancaster–New Brunswick 2012, S. 1f.  

2 Vgl. C. Diamond, The Realist Spirit, MIT-Press, Cambridge–Massachussetts 1991, S. 1f.  
3 Vgl. P. Hacker, Wittgenstein im Kontext der analytischen Philosophie, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1997, S. 1f. Hacker behauptet, dass Wittgenstein zwar nichts Welterklärendes gesagt, 
aber durchaus etwas Bestimmtes im Hinblick auf die Grenzen von Sinn beobachtet hat.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

123 

 

geholt hat […]“ (PU §119). Und weiter lesen wir: „Es ist eine Hauptquelle un-
seres Unverständnisses, dass wir den Gebrauch unserer Wörter nicht über-
sehen. Unserer Grammatik fehlt es an Übersichtlichkeit. Die übersichtliche 
Darstellung vermittelt das Verständnis, welches eben darin besteht, dass wir 
»Zusammenhänge sehen«. Daher die Wichtigkeit des Findens und des Erfin-
dens von Zwischengliedern. Der Begriff der übersichtlichen Darstellung ist 
für uns von grundlegender Bedeutung. Er bezeichnet unsere Darstellungs-
form, die Art, wie wir die Dinge sehen […]“ (PU §122). Auch die Mathematik 
wird in diesem Kontext angesprochen: „Es ist nicht die Sache der Philoso-
phie, den Widerspruch durch eine mathematische, logisch-mathematische 
Entdeckung zu lösen, sondern den Zustand der Mathematik, der uns beunru-
higt, den Zustand vor der Lösung des Widerspruchs, übersehbar zu machen 
[…]“ (PU §125). Wittgenstein erklärt, dass die Verwirrungen, die uns beschäf-
tigen, gleichsam entstehen, wenn die Sprache leerläuft, und nicht dann wenn 
sie arbeitet (vgl. PU §132). „Die Arbeit des Philosophen ist ein Zusammentra-
gen von Erinnerungen zu einem bestimmten Zweck“ (PU §127). Es gibt nicht 
eine Methode der Philosophie, sondern Methoden – sozusagen Therapien 
(vgl. PU §133). Das Ziel der Philosophie ist es, der Fliege den Ausweg aus dem 
Fliegenglas zu zeigen (vgl. PU §309). Dies kann nicht zuletzt durch die Auflö-
sung philosophischer Scheinprobleme geschehen (vgl. PG, 193). Philosophi-
sche Probleme werden aufgelöst wie ein „Stück Zucker im Wasser“ (BT, 421). 
Dabei geht es um die Entlarvung der philosophischen Probleme als Schein-
probleme, d.h. um das Zeigen, dass diese Probleme keineswegs wahrhaftig 
existieren.  

Beim philosophischen Problem handelt es sich also um eine Verwirrung, 
welche sich in der Form einer Frage äußert, die diese Verwirrung nicht aner-
kennt (vgl. PG 193). Auf diese Frage gibt es keine Antwort (vgl. EPB 156). Die 
Frage beunruhigt uns solange, bis wir uns davon überzeugt haben, dass sie 
auf einem Missbrauch beruht und keinen Sinn ergibt. Zur Behandlung philo-
sophischer Verwirrungen dienen dann triviale Erinnerungen an den tatsäch-
lichen Sprachgebrauch und den gesunden Menschenverstand. Wenn die Phi-
losophen ein Wort (wie z.B. Wissen, Sein, Gegenstand, Ich, Satz, Name) ge-
brauchen, dann muss man sich auch immer fragen: Wird dieses Wort in der 
Sprache, in der es beheimatet ist, tatsächlich so gebraucht? (vgl. PU §116).  

Wittgensteins Philosophie ist also – kurzum – eine Verteidigung des ge-
sunden Menschenverstandes gegen besonders raffinierte Formen von Un-
sinn (bzw. Unwahrheit)4. Sie ist eine Art „Therapie“, d.h. ein besonderes Ver-

                                                           
4 Vgl. S. Schroeder, Wittgenstein lesen: ein Kommentar zu ausgewählten Passagen der „Philo-

sophischen Untersuchungen“, Frommann–Holzboog, Stuttgart 2009, S. 30. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

124 

 

fahren zur Lösung von geisteslähmenden und metaphysisch belasteten Ab-
solutheitsanmutungen, deren Wurzeln in der unhinterfragten Annahme be-
stimmter Bilder zu erblicken sind. So versteht Wittgenstein ein Bild als Ver-
festigung einer bestimmten Auffassung zu etwas Selbstverständlichem bzw. 
Absolutem. Das Bild, das die Wirklichkeit als deren Modell abbildet, stellt 
etwa folgende Vorstellung dar: Wir können die Zeit messen, so wie wir den 
Raum messen (vgl. TLP 2.1f). Dieses Bild ist aber problematisch; es lähmt den 
Verstand. Denn es gilt zu fragen: Wie ist es möglich, die Zeit mit Hilfe eines 
Meterstabs, mit dem (auch) der Raum gemessen wird, zu messen? Wittgen-
stein löst das Gefühl der Unsicherheit diesbezüglich, indem er ein anderes 
Vergleichsobjekt vorstellt: Man solle das Zeitmessen nicht durch den Meter-
stab, sondern durch das Abschreiten vergleichen. Wittgenstein sagt nicht, 
dass Zeitmessen ein Abschreiten von Raum sei, sondern er stellt sich nur als 
Beispiel einen anderen Vergleichsgegenstand vor: Man könne das Zeitmes-
sen auch analog zum Raumessen mittels Abschreiten – statt Meterstabver-
wendung – sehen. So löst sich der geisteslähmende Krampf: Die eigentliche 
Entdeckung besteht darin, den Philosophen zu befähigen, das Philosophieren 
abzubrechen, wann er es will. Die Philosophie wird dann nicht mehr von Fra-
gen gepeitscht. Es wird nun an Beispielen eine Methode gezeigt, und die 
Reihe dieser Beispiele kann man abbrechen. So werden Probleme gelöst und 
Schwierigkeiten beseitigt (vgl. PU §§50, 88, 133; TB 128)5. 

Die therapeutische Dimension des von Wittgenstein entwickelten philo-
sophischen Verfahrens setzt als erstes den guten Willen von den Subjekten 
voraus, um „geheilt zu werden“, wie etwa im Falle einer Krankheit. Dann 
kann das philosophische Verfahren allerdings auch über das simple Vor-
schlagen und Einbringen von alternativen Vergleichsgegenständen hinaus-
gehen und die Gestalt eines radikalen Bruchs mit dem bisher Erlangten ein-
nehmen. Wie dies vor sich gehen kann, zeigt Wittgenstein bereits in seinem 
Tractatus: „Die richtige Methode der Philosophie wäre eigentlich die: Nichts 
zu sagen, als was sich sagen lässt, also Sätze der Naturwissenschaft – also 
etwas, was mit Philosophie nichts zu tun hat […]. und dann immer, wenn ein 
anderer etwas Metaphysisches sagen wollte, ihm nachzuweisen, dass er ge-
wissen Zeichen in seinen Sätzen keine Bedeutung gegeben hat […]. Meine 
Sätze erläutern dadurch, dass sie der, welcher mich versteht, am Ende als 
unsinnig erkennt, wenn er durch sie – auf ihnen – über sie hinausgestiegen 
ist. (Er muss sozusagen die Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufge-
stiegen ist). Wovon man nicht sprechen kann, darüber muss man schweigen“ 
(TLP 6.53f). 

                                                           
5 Vgl. dazu auch I. Lorek, Ludwig Wittgenstein, [in:] Projekt Wikipedia-ORG, http://de.wikipe-

dia.org/wiki/Ludwig_Wittgenstein [besucht am 15.2.2016], S. 5. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

125 

 

Das Subjekt und die Sprache 
 
Für die Auffassung der Subjektivität bei Wittgenstein ist also die thera-

peutische Dimension des methodischen Verfahrens bedeutsam. Auch in der 
Wissenschaft als solcher kann eine „wissenschaftliche Therapie“ darin beste-
hen, dass das bisher Erlangte radikal revidiert bzw. verworfen wird. So er-
öffnet sich für die epistemischen Subjekte eine völlig neue Perspektive ohne 
überflüssige Belastung des Vergangenen. Dadurch wird der wissenschaftli-
che Raum für Besseres frei gemacht. Das Ganze kann offenbar nur auf den 
Wunsch von den Subjekten hin zustande kommen, die sich im Zuge ihrer wis-
senschaftlichen Aktivität einer bestimmten Sprache bedienen, die den Ge-
danken verkleidet (vgl. TLP 4.002). Der Gedanke ist aber der sinnvolle Satz, 
und die Gesamtheit der Sätze ist die Sprache (vgl. TLP 4f). Im Wesen des Sat-
zes liegt es, dass er uns einen neuen Sinn mitteilen kann (vgl. TLP, 4.027). Die 
Problematik des Sinns wurde von Wittgenstein umfassend behandelt. In die-
sem Abschnitt gehen wir lediglich auf folgende Faktoren kurz ein: Subjektlo-
sigkeit, die Bestimmung des Sinns und das Problem von Sagen und Zeigen.  

Der sich im Denken Wittgensteins offenbarende therapeutische Drang 
führt dazu, dass die These über die Subjektlosigkeit als Bedingung sprachli-
chen Sinns eingeführt wird. So schreibt Wittgenstein: „Das denkende, vor-
stellende Subjekt gibt es nicht […]. Das Subjekt gehört nicht zur Welt, son-
dern es ist eine Grenze der Welt. Wo in der Welt ist ein metaphysisches Sub-
jekt zu merken? Du sagst, es verhält sich hier ganz wie mit Auge und Gesichts-
feld. Aber das Auge siehst du wirklich nicht. Und nichts am Gesichtsfeld lässt 
darauf schließen, dass es von einem Auge gesehen wird“ (TLP 5.631f).  

Wittgensteins Herabwürdigung des Subjekts ergibt sich generell aus 
seiner Kritik an der kartesianischen Substantialisierung des Ego6. So wird die 
These kritisiert, dass das eigentliche Ich in meinem Körper lebe (vgl. BB 106). 
Wittgenstein betont dagegen die Autonomie des Urteils gegenüber der kon-
stitutiven Leistung des Subjekts. Die Einheit des Urteils verdankt sich allein 
der ihm immanenten Form der Abbildung. Darum bemüht sich Wittgenstein 
psychologische Sätze als von der Form „›p‹ sagt, dass p“ zu analysieren: „Es 
ist aber klar, dass »A glaubt, dass p«, »A denkt, dass p«, »A sagt p« von der 
Form » ›p‹ sagt p« sind: Und hier handelt es sich nicht um eine Zuordnung 
von einer Tatsache und einem Gegenstand, sondern um die Zuordnung von 
Tatsachen durch Zuordnung ihrer Gegenstände. Dies zeigt auch, dass die 
Seele – das Subjekt etc. – wie sie in der heutigen oberflächlichen Psychologie 

                                                           
6 R. Descartes vertritt bekanntlich den Substanzdualismus. Es gibt zwei Substanzen: res co-

gitans und res extensa (vgl. z.B. ders., Meditationen über die Grundlagen der Philosophie, Meiner, 
Hamburg 1994, Med. II und VI). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

126 

 

aufgefasst wird, ein Unding ist. Eine zusammengesetzte Seele wäre nämlich 
keine Seele mehr“ (TLP 5.542f).  

Wittgenstein will also klar machen, dass das Verhältnis zwischen As Ge-
danke bzw. Glaube und dem, worauf sich der Gedanke bezieht, dasselbe Ab-
bildungsverhältnis ist, wie das zwischen einem Satz und jener Tatsache, de-
ren Bestehen er behauptet. Dies kann man m.E. mit dem Begriff des Für-
wahr-Haltens noch plausibler erläutern. So würde A genau dann glauben, 
dass p der Fall ist, wenn A das, was der Satz „p“ sagt, für wahr hält. Demnach 
bestünde die Glaubensbeziehung zwischen dem Satz, der für wahr gehalten 
wird, und dem Sachverhalt, der durch ihn abgebildet wird. Die semantische 
Darstellung der Glaubenszuschreibung hätte dann nicht die Form „A glaubt, 
dass p wahr ist“, sondern die Form „A hält den Satz p für wahr“. Da der Ge-
danke ein logisches Bild des Satzes und somit ein Typus des Satzes ist (vgl. 
TLP 3.42f), ist es nach Wittgenstein auch nicht erforderlich, für die Angabe 
des Gedankeninhalts ein Subjekt zu erwähnen. Die logische Analyse des 
sprachlichen Sinns von Aussagen, die sich auf ein Subjekt zu beziehen schei-
nen, erweist diesen Bezug als trügerisch. Im Verlaufe der Analyse wird weder 
das Subjekt im Inhalt psychologischer Aussagen erwähnt, noch bedarf es des 
Bezugs auf das einfache Subjekt, um die Einheit eines Urteils und damit seine 
Bedeutung zu garantieren. Der Sinn einer Glaubenszuschreibung hängt also 
nach Wittgenstein von einer Abbildungsbeziehung zwischen einem wie eine 
Satztatsache organisierten Glaubenszustand und dem entsprechenden Sach-
verhalt ab. Ein Subjekt, um dessen Glaubenszustand es sich handeln würde 
und das einfach sein müsste, kann dabei keine Rolle spielen, weil es zusam-
mengesetzt sein müsste, um abzubilden7. 

In dem Kontext der Subjektlosigkeit ist die Frage nach der Bestimmung 
des Sinns zu stellen, insbesondere im Hinblick auf Bilder und Sätze. Wittgen-
stein befasst sich mit der Problematik des Sinns vor allem im Tractatus. Dem 
Begriff „Sinn“ wird hier eine Schlüsselposition zugeschrieben, weil er die 
Sprache und Welt verbindet. Darüber hinaus wird die Grenze der Welt durch 
die Unterscheidung von Sinn und Unsinn bestimmt. Daher schreibt Wittgen-
stein: „Was das Bild darstellt, ist sein Sinn. In der Übereinstimmung oder 
Nichtübereinstimmung seines Sinnes mit der Wirklichkeit besteht seine 
Wahrheit oder Falschheit“ (TLP 2.221f). Der Sinn eines Bildes, das die Wirk-
lichkeit abbildet, ist also eine Möglichkeit des Bestehens oder Nichtbeste-
hens von Sachverhalten (vgl. TLP 2.201). Wittgenstein betrachtet auch den 
Sinn von Sätzen und schreibt dazu Folgendes: „Der Sinn des Satzes ist seine 
Übereinstimmung und Nichtübereinstimmung mit den Möglichkeiten des 

                                                           
7 Vgl. K. Puhl, Subjekt und Körper: Untersuchungen zur Subjektivität bei Wittgenstein und zur 

Theorie der Subjektivität, Mentis, Paderborn 1999, S. 25f. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

127 

 

Bestehens und Nichtbestehens der Sachverhalte“ (TLP 4.2). Der Satz besitzt 
wesentliche und zufällige Züge. Während man zufällige Züge daran erkennen 
kann, dass sie von besonderer Art der Hervorbringung des Satzzeichens her-
rühren, befähigen wesentliche Züge dagegen den Satz dazu, seinen Sinn aus-
zudrücken (vgl. TLP 3.34). 

Der Begriff „Sinn“ wird also von Wittgenstein vor allem im Zusammen-
hang mit Sätzen diskutiert. Dabei ist es erforderlich, auf zwei Faktoren hin-
zuweisen. Zum einen zeigt sich ein klarer Unterschied zwischen Wittgenstein 
und Frege, vor allem in semantischer Hinsicht. Während für Frege Sätze so-
wohl Sinn als auch Bedeutung besitzen, haben für den frühen Wittgenstein 
Sätze nur Sinn, Namen nur Bedeutung (vgl. TLP 3.3)8. Zum anderen findet der 
Begriff „Sinn“ bei Wittgenstein vielfältige Anwendung, so dass zwischen sinn-
vollen, sinnlosen und unsinnigen Sätzen unterschieden wird. Dadurch kann 
Wittgenstein die Welt genauer beschreiben. Sinnvolle Sätze drücken eine 
mögliche Sachlage aus, bei sinnlosen und unsinnigen Sätzen ist dies hingegen 
nicht der Fall. Während sinnlose Sätze keine Verstöße gegen die Logik der 
Tatsachen, sondern lediglich deren Grenzfälle (die Tautologien und Kontra-
diktionen) darstellen, stehen unsinnige Sätze jenseits der Möglichkeit von 
Sinn. Tautologien und Kontradiktionen sind in einem besonderen Sinne sinn-
los, da sie jede bzw. keine mögliche Sachlage darstellen, während unsinnige 
Sätze überhaupt keine logisch möglichen Kombinationen von Gegenstand-
verbindungen zulassen. Alle Sätze, die sich also nicht – zumindest potentiell 
– in Wahrheitsfunktionen auflösen lassen, sind unsinnig (vgl. TLP 4.45f)9. Mit 
Hilfe des Begriffs „Sinn“, der in mannigfachen Variationen auftreten kann, 
vermag also Wittgenstein die Welt genauer zu beschreiben, wobei das Meta-
physische, Ethische und Mystische zur Sprache kommen: „Der Sinn der Welt 
muss außerhalb ihrer liegen […]. Wenn das gute oder böse Wollen die Welt 
ändert, so kann es nur die Grenzen der Welt ändern, nicht die Tatsachen […]. 
Die Welt des Glücklichen ist eine andere als die des Unglücklichen. Nicht wie 
die Welt ist, ist das Mystische, sondern dass sie ist“ (TLP 6.41f).  

Durch die Verwendung des Ausdrucks „Sinn“ kann Wittgenstein jedoch 
nicht nur etwas über die Welt sagen, sondern auch zeigen, wie die Welt sei. 
Folglich werden das Sagen und Zeigen als begriffliche Entitäten eingeführt, 

                                                           
8 Wittgenstein hat zwar die Begriffe „Sinn“ und „Bedeutung“ von Frege übernommen, nicht 

aber deren Definition. Für Frege gilt bekanntlich Folgendes: (1) Sinn – besagt, wie sich ein Satz 
bezieht; (2) Bedeutung – besagt, worauf sich ein Satz bezieht.  

9 Vgl. dazu auch V. Mayer, Der Tractatus als System, [in:] Tractatus logico-philosophicus, hrsg. 
von W. Vossenkuhl, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 30f. Wenn es um die Beispiele von sinnlo-
sen/unsinnigen Sätzen geht, so gilt Folgendes: (1) Sinnlose Sätze – enthalten die Begriffe wie „Ge-
genstand“, „Zahl“ usf., die keinen konkreten Gegenstand bezeichnen; (2) Unsinnige Sätze – sind 
metaphysische, ethische usf. Sätze, enthalten die Begriffe wie „Seele“, „Gott“ usf.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

128 

 

die dem Subjekt das Verstehen der Welt erheblich erleichtern sollten. Es gilt 
vorab grundsätzliche methodische Differenzen im Wirkungsverfahren von 
Sagen und Zeigen zu bestimmen. Die Unterscheidung zwischen Sagen und 
Zeigen ist für den frühen Wittgenstein fundamental (vgl. BW 88). Dies kann 
man daran erkennen, dass diese Unterscheidung nicht auf äußere Aspekte 
des Symbolismus beschränkt ist, sondern vielmehr ein logisches Fundament 
sowie semantische und metaphysische Folgen hat. Das logische Fundament 
ist die Kritik an Russells Typentheorie10, die semantischen Folgen sind an-
hand der Grenzen zwischen sinnvollen und sinnlosen, die metaphysischen 
Folgen an der Grenze zwischen sinnvollen und unsinnigen Sätzen erkennbar. 
Wenn man die Unterscheidung zwischen Sagen und Zeigen nicht beachtet, 
ergibt sich folgendes Problem: Es gibt etwas, was durch Sätze (d.h. durch 
Sprache) gesagt und was nicht durch Sätze ausgedrückt, sondern nur gezeigt 
werden kann. Dieses Zeigen ist weder durch Sagen noch durch andere Arten 
deskriptiver Bezugnahme ersetzbar. Die verwendeten sprachlichen Mittel 
zeigen allein nichts. Das Problem ist kein philosophisches, sondern ein logi-
sches. Wittgensteins Lösung besteht darin, dass er das deontische Prinzip 
des Zeichengebrauchs formuliert: Ein Symbol darf nur das ausdrücken, was 
es ausdrücken kann. Dasselbe gilt auch für Sätze. Wenn wir also feststellen, 
was Sätze oder Symbole ausdrücken oder sagen können, wissen wir auch, 
was sie nicht sagen können, und was wir deswegen mit ihnen auch nicht sa-
gen dürfen.  

Den Unterschied zwischen Sagen und Zeigen kann man auch durch ein-
fache Beispiele verdeutlichen. Dass eine Person z.B. moralisch gut ist, kann 
gesagt werden. Aber die wiederholte Bejahung oder Verneinung ändert 
nichts daran, dass sie es auch tatsächlich ist. Denn das hat sie mit ihrem Han-
deln gezeigt. Solange es sich nicht gezeigt hat, sind alle bejahenden oder ver-
neinenden Behauptungen nur Hypothesen; und wenn es sich gezeigt hat, 
sind jene Behauptungen entweder redundant oder falsch. Im Anschluss an 
Wittgenstein können wir nun Folgendes sagen: Ob es wahr ist, dass jemand 
moralisch gut ist oder einen anderen liebt, zeigt sich. Verhalten und Handeln 
haben hier eine verifizierende Kraft. Das Handeln begründet die Zuschrei-
bung einer Eigenschaft. Bei der Sprache geht es hingegen nicht um eine Veri-
fizierung, sondern um die bloße Darstellung oder den Aufweis des Sinns (vgl. 
TLP 4.022f).  

Trotz des grundlegenden Unterschieds zwischen Sagen und Zeigen lässt 
sich jedoch zugleich feststellen, dass diese beiden Entitäten im Hinblick auf 

                                                           
10 Russells Typentheorie besagt, dass man in Paradoxien, Widersprüche, Antinomien gera-

ten kann, wenn man die Ebenen der Aussagen vermischt. Die Idee dieser Theorie ist also die Un-
terscheidung zwischen verschiedenen Aussagenebenen, z.B. Objektsprache und Metasprache.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

129 

 

ihre logische Form in einem Ergänzungsverhältnis stehen. Darum schreibt 
Wittgenstein: „Der sinnvolle Satz sagt etwas aus, und sein Beweis zeigt, dass 
es so ist; in der Logik ist jeder Satz die Form eines Beweises“ (TLP 6.1264). 
Genauer formuliert handelt es sich dabei um ein Abhängigkeitsverhältnis. Ei-
nerseits hängt also das Sagen davon ab, dass sich im Satz all das zeigt, was 
eine Darstellung der Wirklichkeit möglich macht; das Zeigen ermöglicht das 
Sagen. Andererseits ist das Zeigen nur indirekt über das Sagen thematisier-
bar; ohne das Sagen wüssten wir nicht, was Zeigen heißt. Schließlich genießt 
das Sagen in einer wesentlichen Hinsicht Sonderstellung, wenn Wittgenstein 
sagt, dass alles, was sich aussprechen lässt, klar aussprechen lässt (vgl. TLP 
4.116)11.  

 
Das Problem der Intentionalität 

 
Wenn Wittgenstein in seinem Tractatus behauptet, dass das Bild jede 

Wirklichkeit, deren Form es hat, abbilden kann (vgl. TLP 2.171), begibt er 
sich damit auf das Gebiet der Intentionalität, die als eines der klassischen 
Probleme innerhalb der philosophischen Debatte angesehen wird. Dieses 
Problem wollen wir hier aus dreierlei Sicht kurz verfolgen, nämlich aus Sicht 
der Bildtheorie, des Wortes und Gegenstandes, und des Benennens und Mei-
nens.  

Wenn das Bild ein Modell der Wirklichkeit ist (vgl. TLP 2.12), dann heißt 
es auch, dass man etwas über die Wirklichkeit mit Hilfe von Bildern sagen 
und zeigen kann. So entsteht eine äußerst komplexe Sachlage, die man in der 
Wittgenstein-Forschung als „Bildtheorie“ bezeichnet. Die Struktur der Bild-
theorie besteht aus drei grundlegenden Entitäten: der Wirklichkeit, des Bil-
des und der abbildenden Beziehung (Intentionalität). Wittgenstein schreibt 
dazu Folgendes: „Das Bestehen und Nichtbestehen von Sachverhalten ist die 
Wirklichkeit. (Das Bestehen von Sachverhalten nennen wir auch eine posi-
tive, das Nichtbestehen eine negative Tatsache)“ (TLP 2.06). „Wir machen 
uns Bilder der Tatsachen. Das Bild stellt die Sachlage im logischen Raum, das 
Bestehen und Nichtbestehen von Sachverhalten, vor“ (TLP 2.1f). „Die Ele-
mente des Bildes vertreten im Bild die Gegenstände. Das Bild besteht darin, 
dass sich seine Elemente in bestimmter Art und Weise zueinander verhalten. 
Das Bild ist eine Tatsache. Der Zusammenhang der Elemente des Bildes heißt 
seine Struktur und ihre Möglichkeit seine Form der Abbildung. Die Form der 
Abbildung ist die Möglichkeit, dass sich die Dinge so zueinander verhalten, 
wie die Elemente des Bildes. Zum Bild gehört auch die abbildende Beziehung, 

                                                           
11 Vgl. dazu W. Vossenkuhl, Sagen und Zeigen. Wittgensteins „Hauptproblem“, [in:] Tractatus 

logico-philosophicus, hrsg. von ders., Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 45f, 58f. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

130 

 

die es zum Bild macht. Die abbildende Beziehung besteht aus den Zuordnun-
gen der Elemente des Bildes und der Sachen. Im Bild und Abgebildeten muss 
etwas identisch sein, damit das eine überhaupt ein Bild des anderen sein 
kann (vgl. TLP 2.131f). Das Bild enthält die Möglichkeit der Sachlage, die es 
darstellt, und stimmt mit der Wirklichkeit überein oder nicht; es ist wahr o-
der falsch. Was das Bild darstellt, ist sein Sinn. Um zu erkennen, ob das Bild 
wahr oder falsch ist, müssen wir es mit der Wirklichkeit vergleichen. Das lo-
gische Bild der Tatsachen ist Gedanke. Die Gesamtheit der wahren Gedanken 
ist ein Bild der Welt. Der Gedanke enthält die Möglichkeit der Sachlage, die 
er denkt. Was denkbar ist, ist auch möglich (vgl. TLP 2.203f). „Im Satz drückt 
sich der Gedanke sinnlich wahrnehmbar aus“ (TLP 3.1). „Der Satz ist das Bild 
der Wirklichkeit […]“ (TLP 4.01). „Nur dadurch kann der Satz wahr oder 
falsch sein, indem er ein Bild der Wirklichkeit ist“ (TLP, 4.06). 

Wittgensteins Bildtheorie hat also die Aufgabe, die Natur der Beziehung 
eines Gedanken (Satzes) zur Wirklichkeit zu klären. Das Wesen eines Gedan-
ken besteht darin, die Wirklichkeit abzubilden, indem er eine mögliche Sach-
lage (d.h. eine Möglichkeit des Bestehens und Nichtbestehens von Sachver-
halten) darstellt. Welche Sachverhalte möglich sind, ist bestimmt durch die 
Natur der Gegenstände, die als Bestandteile dieser Sachverhalte auftreten. 
Den Kern der Bildtheorie stellt eine notwendige Übereinstimmung von Den-
ken, Sprache und Wirklichkeit dar. Das ist die Bedingung der Möglichkeit der 
Darstellung von der Sachlage. Die Originalität der Bildtheorie zeigt sich aber 
erst mit folgender Frage: Wie kann eine Verbindung von Zeichen, die in ihr 
Gegenstände repräsentieren, darstellen, wie sich die repräsentierten Dinge 
in Wirklichkeit zueinander verhalten.  

Diese Frage weist ein (Haupt-) Problem auf, das die Bildtheorie zu lösen 
hatte und das gleichzeitig der Schlüssel zu ihrem Verständnis ist: Wie kann 
ein Bild darstellen, was der Fall ist, wenn es wahr ist, unabhängig von seiner 
Wahr- oder Falschheit (vgl. TLP 2.22). Der rätselhafte Kern dieses Problems 
ist offenbar das alte Problem, wie man das denken kann, was nicht der Fall 
ist, bzw. sagen kann, wie es sich nicht verhält. Denn was A denkt oder sagt, 
wenn er denkt oder sagt, dass p, ist etwas, das der Fall ist, wenn As Gedanke 
oder Satz wahr ist. Wenn A denkt oder sagt, dass das und das – so und so – 
ist, dann denkt oder sagt er, dass das und das – so und so – ist. Kraft seines 
Inhalts (Sinns) reicht der Gedanke oder Satz bis zur Wirklichkeit, wie Witt-
genstein es formuliert (vgl. TLP 2.151f). Wenn wir z.B. denken, dass Robert 
Lewandowski für den FC-Bayern spielt, und unser Gedanke ist wahr, dann ist 
das, was wir denken, der Fall; es ist eine Tatsache. Wie kann aber dann ein 
Gedanke oder Satz kraft seines Inhalts (bzw. Sinns) bis zur Wirklichkeit rei-
chen, unabhängig davon, ob er wahr oder falsch ist? Denn wenn der Gedanke, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

131 

 

dass p, bzw. der Satz „p“ falsch ist, dann existiert die Tatsache, dass p, nicht. 
Wie, so lautet nun das Problem, können wir dann aber denken, was nicht der 
Fall ist? Und wie können wir sagen, wie es sich nicht verhält? 

Nach Wittgenstein liegt die Lösung zum Problem der Unabhängigkeit 
des Gedankeninhalts oder Satzsinns von den Tatsachen in der Erkenntnis, 
dass ein Gedanke oder Satz das, was der Fall ist, wenn er wahr ist, abbildet. 
Er bildet also die Tatsache ab, die ihn wahrmacht, indem er etwas darstellt, 
was der Fall, was aber auch nicht der Fall sein kann: eine Möglichkeit des 
Bestehens und Nichtbestehens von Sachverhalten (d.h. eine mögliche Sach-
lage) (vgl. TLP 2.20f). Diese Erkenntnis beruht Wittgenstein zufolge auf der 
Einsicht, dass die Möglichkeit, etwas zu denken oder zu sagen, was der Fall 
oder nicht der Fall sein kann, nur zu verstehen ist, wenn man sich von dem 
Missverständnis befreit, dass ein Gedanke oder ein Satz als ganzer in dersel-
ben Beziehung zu dem von ihm Repräsentierten steht wie seine Elemente, 
d.h. dass er das, was er darstellt, vertritt. Nur die Bildelemente vertreten et-
was, was ihnen außerhalb des Bildes entspricht, nicht aber die Verbindung 
der Bildelemente. Die Realität, die dem Inhalt eines Gedanken bzw. dem Sinn 
eines Satzes entspricht, besteht also in nichts anderem als den Bestandteilen 
der dargestellten Sachlage, d.h. den Gegenständen, von denen der Gedanke 
bzw. Satz handelt (vgl. TB 120). Um zu verstehen, wie das Bild als ganzes 
darstellt, was es darstellt, muss man unbedingt begreifen, dass auch ein Bild, 
ebenso wie das Abgebildete, eine Tatsache ist, d.h. etwas, das der Fall ist (vgl. 
TLP 2f)12. 

Die Relevanz der Intentionalitätsproblematik, die Wittgenstein im Kon-
text seiner Bildtheorie behandelt, und die die grundlegende Frage aufwirft, 
was einen Gedanken zu einem Gedanken über einen bestimmten Gegenstand 
mache, zeigt sich noch deutlicher, wenn man das Verhältnis zwischen Wort 
und Gegenstand betrachtet. Diese beiden Entitäten (d.h. Wort und Gegen-
stand) stellen im Grunde die Struktur der abbildenden Beziehung dar. So 
schreibt Wittgenstein in den Tagebüchern, dass der Name den Gegenstand 
vertrete (vgl. TB 128). Im Tractatus finden wir schon eine genauere Beschrei-
bung: Ein Name steht für ein Ding, ein anderer für ein anderes Ding, und un-
tereinander sind sie verbunden. Das Ganze stellt – wie ein lebendes Bild – 
den Sachverhalt vor (vgl. TLP 4.0311). Schließlich bemüht sich Wittgenstein 
in den Philosophischen Untersuchungen diese Konstellation aus semantischer 
Sicht zu beleuchten, wobei der Anschluss an Augustinus gesucht wird: „[…] 
Die Wörter der Sprache benennen Gegenstände – Sätze sind Verbindungen 

                                                           
12 Vgl. dazu auch E. Ammereller, Die abbildende Beziehung. Zum Problem der Intentionalität 

im „Tractatus“, [in:] Tractatus logico-philosophicus, hrsg. von W. Vossenkuhl, Akademie-Verlag, 
Berlin 2001, S. 113f. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

132 

 

von solchen Benennungen. In diesem Bild von der Sprache finden wir die 
Wurzeln der Idee: Jedes Wort hat eine Bedeutung. Diese Bedeutung ist dem 
Wort zugeordnet. Sie ist der Gegenstand, für welchen das Wort steht. Von 
einem Unterschied der Wortarten spricht Augustinus nicht […]. Denke nun 
an diese Verwendung der Sprache: Ich schicke jemand einkaufen. Ich gebe 
ihm einen Zettel, auf diesem stehen die Zeichen: »fünf rote Äpfel«. Er trägt 
den Zettel zum Kaufmann; der öffnet die Lade, auf welcher das Zeichen »Äp-
fel« steht; dann sucht er in einer Tabelle das Wort »rot« auf und findet ihm 
gegenüber ein Farbmuster; nun sagt er die Reihe der Grundzahlwörter […] 
bis zum Worte »fünf« und bei jedem Zahlwort nimmt er einen Apfel aus der 
Lade, der die Farbe des Musters hat […]. Wie weiß er aber, wo und wie er das 
Wort ›rot‹ nachschlagen soll und was er mit dem Wort »fünf« anzufangen 
hat? […] Was ist aber die Bedeutung des Wortes »fünf«?“ (PU §1).  

Die Antwort auf diese letzte Frage Wittgensteins lautet vorab: Die Be-
deutung des Wortes »fünf« ist der Gegenstand, auf den es sich bezieht; im 
Hinblick auf das obige Beispiel: es sind »fünf rote Äpfel« (vgl. TLP 4.0311). 
Dann können wir diese Antwort erheblich präzisieren: „[…] Die Bedeutung 
eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache […]“ (PU §43). Das Sprachspiel 
des Äpfelkaufens hat also die eigentliche Verwendung von Zahlwörtern deut-
lich gemacht (vgl. PU §1). Ein indexikalischer Ausdruck wie „dorthin“ wird 
dagegen ganz anders verwendet. Worauf er sich jeweils bezieht, muss näm-
lich für jede Äußerung neu bestimmt werden, z.B. durch eine Handbewegung. 
Wenn man also darauf besteht, dass sich alle Wörter auf einen Gegenstand 
beziehen (müssen), dann werden solche grundlegenden Unterschiede im Ge-
brauch und dadurch in der Bedeutung der Wörter vermischt. Anders formu-
liert: Wenn die Bedeutung eines Wortes darin bestünde, dass es einen Ge-
genstand bezeichnet, so wäre ein Wort, das keinen Gegenstand bezeichnet, 
bedeutungslos. Demnach würde durch die Vernichtung eines Gegenstandes 
der Name dieses Gegenstandes seine Bedeutung verlieren. Sätze, die diesen 
nunmehr bedeutungslosen Namen enthalten, würden damit unsinnig. Diese 
Ansicht finden wir noch im Tractatus (vgl. TLP 3.22). Der späte Wittgenstein 
befasst sich zudem mit der These, dass zuweilen Dinge, denen wir einen Na-
men gegeben haben, wirklich zerstört werden und aufhören zu existieren, 
ohne dass dadurch ihre Namen schlagartig ihre Bedeutung verlieren (vgl. PU 
§41). Betrachten wir nun folgendes Beispiel: Napoleon Bonaparte gibt es 
nicht mehr, aber der Ausdruck „Napoleon Bonaparte“ hat dadurch keines-
wegs seine Bedeutung eingebüßt. Andernfalls könnte man auch nicht sinn-
voll behaupten, dass es Napoleon Bonaparte nicht mehr gibt. Wie lässt sich 
das also mit der Gegenstandtheorie vereinbaren? In den PU §57 wird diese 
Konstellation noch zugespitzt: „Etwas Rotes kann zerstört werden, aber Rot 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

133 

 

kann nicht zerstört werden, und darum ist die Bedeutung des Wortes ›rot‹ 
von der Existenz eines roten Dinges unabhängig […]“13. 

Das Verhältnis zwischen Wort und Gegenstand lässt sich auf verschie-
denen Wegen bestimmen, insbesondere aus Sicht des Bedeutungsbegriffs. 
Das epistemische Subjekt kann dies etwa durch Benennen und Meinen ver-
folgen, die auch durch eine handfeste intentionale Ausrichtung gekennzeich-
net sind. Daher schreibt Wittgenstein: Man meint, das Lernen der Sprache 
bestehe darin, dass man Gegenstände benennt: Menschen, Formen, Farben, 
Schmerzen, Stimmungen, Zahlen etc. Das Benennen ist etwas Ähnliches wie 
einem Ding ein Namentäfelchen anheften. Man kann das eine Vorbereitung 
zum Gebrauch eines Wortes nennen. Wir benennen Dinge und können über 
sie reden (vgl. PU §§26f). „[…] Wir können sagen: Nach der Benennung fragt 
nur der sinnvoll, der schon etwas mit ihr anzufangen weiß […]“ (PU §31). 
„Was ist die Beziehung zwischen Namen und Benanntem? […]“ (PU §37). Be-
nennen und Beschreiben stehen nicht auf der gleichen Ebene: Das Benennen 
ist eine Vorbereitung zur Beschreibung (vgl. PU, §49). „Aber meinen wir denn 
nicht wenigstens etwas ganz Bestimmtes, wenn wir auf eine Farbe hin-
schauen und den Farbeindruck benennen? […]“ (PU §276).  

Das Gegenstück des Meinens ist natürlich das Verstehen. Wenn im 
Geiste des Sprechenden der Vorgang des Meinens abläuft, dann muss der Zu-
hörer diesen Vorgang erraten, also gewissermaßen reproduzieren. Das Ver-
stehen erscheint demnach als im Wesentlichen dasselbe wie das Meinen, nur 
eben passiv nachgeahmt. Worin besteht aber der geistige Vorgang des Mei-
nens? Wie stellt man es an, die Farbe oder die Form zu meinen? Die klassi-
sche Antwort würde wohl lauten: Es gehe darum, die Aufmerksamkeit auf 
die Farbe oder die Form zu konzentrieren. Wenn Wittgenstein fragt, wie dies 
vor sich gehen könne, so beantwortet er diese Frage, indem er eine Liste von 
Fällen angibt, in denen man die Aufmerksamkeit auf die Farbe richtet, z.B. 
beim Farbenvergleichen, Farbenmischen, bei Wetterbeobachtungen, bei äs-
thetischen Betrachtungen, bei der Erklärung eines Lichtsignals usf. (vgl. PU 
33).  

Das Wort „Meinen“ ist also ein Ausdruck der Absicht. Verstehen, was je-
mand mit seinen Worten meint, bedeutet verstehen, was er will oder wollte. 
Aber Wollen oder Beabsichtigen ist kein empirischer Vorgang. Wenn ich ein 
Glas abspüle, so tue ich das mit der Absicht, dass es sauber werde. Das be-
deutet aber nicht, dass ich hier gleichzeitig zwei Tätigkeiten ausführe: Spülen 

                                                           
13 Vgl. dazu auch S. Schroeder, Wittgenstein lesen…, S. 64f. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

134 

 

und Beabsichtigen. Das Beabsichtigen ist nicht etwas, das während des Spü-
lens in meinem Kopf abläuft14. Welche Folgen hat diese Konstellation für die 
weitere Betrachtung der Subjektivität?  

 
Das denkende, sich vorstellende und bewusste Subjekt 

 
Der Begriff des Meinens eröffnet uns eine neue epistemische Perspek-

tive bei der Betrachtung der Subjektivitätsproblematik dadurch, dass er un-
sere Aufmerksamkeit auf das komplexe Gebiet des Denkens richtet. Wittgen-
stein formuliert dies folgendermaßen: „»Denken muss etwas Einzigartiges 
sein«. Wenn wir sagen, meinen, dass es sich so und so verhält, so halten wir 
mit dem, was wir meinen, nicht irgendwo vor der Tatsache: sondern meinen, 
dass das und das – so und so – ist. Man kann aber dieses Paradox (welches ja 
die Form einer Selbstverständlichkeit hat) auch so ausdrücken: Man kann 
denken, was nicht der Fall ist“ (PU §95).  

Diese von Wittgenstein formulierte epistemische Konstellation lässt 
sich mit dem Blick auf Kant verdeutlichen, der den Begriff des Fürwahrhal-
tens ins Spiel bringt. Das Fürwahrhalten ist nach Kant eine Begebenheit im 
menschlichen Verstand, die auf objektiven Gründen beruht und zugleich sub-
jektive Ursachen des Urteilenden erfordert. Wenn das Fürwahrhalten für je-
des vernünftige Subjekt gilt und der Grund des Fürwahrhaltens objektiv hin-
reichend ist, so wird das Fürwahrhalten als Überzeugung bezeichnet. Das 
Fürwahrhalten, also die subjektive Gültigkeit des Urteils in Beziehung auf die 
zugleich objektiv geltende Überzeugung, weist drei Stufen auf: Meinen, Glau-
ben und Wissen. Meinen ist ein mit dem Bewusstsein sowohl subjektiv als 
auch objektiv unzureichendes Fürwahrhalten. Wenn das Fürwahrhalten nur 
subjektiv zureichend ist und zugleich für objektiv unzureichend wird, dann 
heißt es Glauben. Das sowohl subjektiv als auch objektiv zureichende Für-
wahrhalten heißt schließlich das Wissen (vgl. KrV B, 848f)15. 

Das Erlangen der höchsten Stufe des Fürwahrhaltens (d.h. Wissens) ver-
langt also von den epistemischen Subjekten – diese Überzeugung teilt auch 
Wittgenstein, wie wir dies noch sehen werden – breit angelegtes wissen-
schaftliches Engagement, das durch diverse im Bewusstsein fundierte Fakto-
ren begleitet wird und sich ferner auf das Praktische und zum Teil auch auf 
das Metaphysische durchaus auswirken kann. Da das Denken für Wittgen-
stein der Schlüssel zum Verstehen der Subjektivität ist, wird es meist im Kon-
text anderer Begriffe betrachtet. So können wir in den Philosophischen Unter-
suchungen lesen: „Um die Bedeutung des Wortes »denken« klar zu werden, 

                                                           
14 Vgl. Ebd., S. 83f. 
15 Vgl. dazu auch K. Rynkiewicz, Der Umgang mit Wissen heute…, S. 162. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

135 

 

schauen wir uns selbst beim Denken zu: Was wir da beobachten, werde das 
sein, was das Wort bedeutet! […] Aber so wird dieser Begriff eben nicht ge-
braucht. (Es wäre ähnlich, wenn ich, ohne Kenntnis des Sprachspiels, durch 
genaues Beobachten des letzten Zuges einer Schachpartie herausbringen 
wollte, was das Wort »mattsetzen« bedeutet“ (PU §316). Wenn wir denkend 
sprechen oder auch schreiben, so werden wir im Allgemeinen nicht sagen, 
wir dächten schneller als wir sprechen; sondern der Gedanke erscheint hier 
vom Ausdruck nicht abgelöst. Andererseits redet man aber von der Schnelle 
des Gedankens: Wie ein Gedanke uns blitzartig durch den Kopf geht, wie 
Probleme uns mit einem Schlage klar werden etc. (vgl. PU §318f). Kann man 
denken, ohne zu reden? Und was ist Denken? Nun denkst du nie? Kannst du 
dich nicht beobachten und sehen, was da vorgeht? Das sollte doch einfach 
sein. Wenn jemand im Verlaufe eines Gedankengangs eine Messung ausführt, 
hat er das Denken unterbrochen, wenn er beim Messen nicht zu sich selbst 
spricht? (vgl. PU §§327f). Ist Denken eine Art Sprechen? Man möchte sagen, 
es ist das, was denkendes Sprechen vom gedankenlosen Sprechen unter-
scheidet. Und da scheint es eine Begleitung des Sprechens zu sein. Ein Vor-
gang, der vielleicht auch etwas anderes begleiten, oder selbständig ablaufen 
kann (vgl. PU §330). Aber könnten wir uns nicht vorstellen, dass Gott einem 
Papagei plötzlich Verstand schenkte, und dieser nun zu sich selbst redete 
(vgl. PU §346). Wie weiß ich von meiner Vorstellung her, wie die Farbe wirk-
lich ausschaut? Die Vorstellung muss ihrem Gegenstand ähnlicher sein als je-
des Bild: Denn wie ähnlich ich auch das Bild dem mache, was es darstellen 
soll, es kann immer noch das Bild von etwas anderem sein. Aber die Vorstel-
lung hat es in sich, dass sie die Vorstellung von diesem und von nichts ande-
rem ist. Man könnte so dahin kommen, die Vorstellung als ein Über-Bildnis 
anzusehen. Könnte man sich vorstellen, dass ein Stein Bewusstsein hätte 
(vgl. PU §§388f). Aber kann ich mir nicht denken, die Menschen um mich 
herum seien Automaten und haben kein Bewusstsein, wenn auch ihre Hand-
lungsweise die gleiche ist wie immer (vgl. PU §420).  

Die angesprochenen Passagen des späten Wittgensteins zeigen also 
ganz deutlich, dass das Denken bei den Subjekten einerseits der grundle-
gende Akt kognitiver Aktivität sei, andererseits immer in der Begleitung der 
anderen Phänomene wie Sprechen, Schreiben, Vorstellen usw. auftrete, wel-
che dann für Wittgenstein als Entitäten zur Veranschaulichung der komple-
xen Gebrauchsstruktur des Denkprozesses gelten. So versucht Wittgenstein 
vor allem klar zu machen, dass das Bild vom inneren Vorgang die natürliche 
Ansicht darüber bestimmt, was Denken sei. Es spielt sich im Geiste ab. Wenn 
man mehr darüber erfahren will, muss man es eben näher beobachten. Dar-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

136 

 

über hinaus hat Wittgenstein bereits früher gezeigt, dass der bezeichnete Ge-
genstand (oder Vorgang) nicht mit der Bedeutung des Wortes gleichgesetzt 
werden darf (vgl. PU §40). So stellt sich auch die Frage: Warum lässt sich 
dann die Bedeutung des Wortes „mattsetzen“ nicht durch Beobachten des 
Mattsetzens erlernen? Das Bewegen einer hölzernen Figur ist natürlich nur 
dann ein Mattsetzen, wenn die übrigen Figuren sich in bestimmten Positio-
nen befinden. Das ist jedoch nicht der entscheidende Punkt, denn die ge-
samte Position auf dem Brett lässt sich auch durch genaues Beobachten her-
ausbringen. Was sich aber der noch so genauen Beobachtung einer solchen 
Konstellation nicht erschließt, ist die konventionelle Bedeutung dieser auf 
einem Brett verteilten hölzernen Figuren. Dass der schwarze König in dieser 
Position bewegungsunfähig ist und dass dies einen Triumph für den Führer 
der weißen Steine bedeutet, lässt sich der physischen Konfiguration der 
Holzstücke nicht entnehmen; man muss vielmehr die Regeln kennen. 

In dem Kontext zeigt Wittgenstein ganz klar, dass das Wort „denken“ 
nicht so wie etwa das Wort „schreiben“ funktioniert, obwohl das Letztere 
dem Ersteren auch folgen kann: Denn das Gedachte kann in der Form des 
Geschriebenen durchaus auftreten. Wenn ich also schreibe, dass es morgen 
wahrscheinlich regnen werde, so ist dieser Inhalt vollständig fixiert und ab-
lesbar. Wenn ich dagegen denke, dass es morgen wahrscheinlich regnen 
werde, so braucht es in meinem Bewusstsein keine solche ablesbare Darstel-
lung des Gedanken zu geben. Was sich dort befindet, ähnelt zumeist eher ei-
ner privaten Kurznotiz: etwa ein paar schrägen Strichen, die für mich in die-
sem Fall bedeuten, dass es morgen wahrscheinlich regnen werde, aber unter 
anderen Umständen auch etwas ganz anderes bedeuten könnten. Wittgen-
stein ist der Meinung, dass erst der Gebrach diese Kurznotiz zu einer Zusam-
menfassung dieses Gedanken macht (vgl. PU §319). Der Begriff des Denkens 
wird also wie folgt gebraucht: Was ich denke, ist, was ich aufrichtig als mei-
nen Gedanken angeben kann und was sich dann möglicherweise auch in mei-
nem weiteren Verhalten ausdrückt16. Diese Gedanken-Konstellation wird zu-
dem durch das Wollen und Empfinden erheblich beeinflusst. 

Das Gedachte kann nicht nur in die Tat umgesetzt werden – dazu ist of-
fenbar das Wollen erforderlich, sondern es wird auch von den Subjekten je-
weils erlebt. Dies ist also eine grundlegende Erfahrung von den epistemi-
schen Subjekten. Darum kann Wittgenstein schreiben: „»Das Wollen ist auch 
nur eine Erfahrung«, möchte man sagen (der »Wille« auch nur »Vorstel-
lung«). Er kommt, wenn er kommt, und ich kann ihn nicht herbeiführen […]. 
Womit vergleiche ich das Wollen, wenn ich dies sage? Von der Bewegung 
meines Armes, z.B., würde ich nicht sagen, sie komme, wenn sie komme, etc. 
                                                           

16 Vgl. S. Schroeder, Wittgenstein lesen…, S. 162f.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

137 

 

Und hier ist das Gebiet, in welchem wir sinnvoll sagen, dass uns etwas nicht 
einfach geschieht, sondern dass wir es tun. »Ich brauche nicht abwarten, bis 
mein Arm sich heben wird – ich kann ihn heben« […] (PU §§611f). In dem 
Sinne, in welchem ich überhaupt etwas herbeiführen kann (etwa Magen-
schmerzen durch Überessen), kann ich auch das Wollen herbeiführen. In die-
sem Sinne führe ich das Schwimmen-Wollen herbei, indem ich ins Wasser 
springe. Ich wollte wohl sagen: ich könnte das Wollen nicht wollen; d.h. es 
hat keinen Sinn vom Wollen-Wollen zu sprechen. »Wollen« ist nicht der 
Name für eine Handlung und also auch für keine willkürliche […] (PU §613). 
Das wollende Subjekt stellt man sich hier als etwas Masseloses (Trägheitslo-
ses) vor; als einen Motor, der in sich selbst keinen Trägheitswiderstand zu 
überwinden hat […] (vgl. PU §618). […] Erst wenn man ihn [=den Finger] 
fühle, könnte der Wille wissen, wo er anzufangen habe […]. Man möchte sa-
gen: »Wie soll ich denn wissen, wo ich mit dem Willen anzupacken habe, 
wenn das Gefühl nicht die Stelle bezeichnet?« Aber wie weiß man denn, wenn 
das Gefühl da ist, wohin ich den Willen zu lenken habe? […] (PU, §617). […] 
Wäre aber auch eine Sprache denkbar, in der Einer seine inneren Erlebnisse 
– seine Gefühle […] – für den eigenen Gebrauch aufschreiben, oder ausspre-
chen könnte? Können wir denn das in unserer gewöhnlichen Sprache nicht 
tun? […]. Wie beziehen sich Wörter auf Empfindungen? […]. Inwiefern sind 
nun meine Empfindungen privat? Nun, nur ich kann wissen, ob ich wirklich 
Schmerzen habe; der Andere kann es nur vermuten. Das ist in einer Weise 
falsch, in einer anderen unsinnig. Wenn wir das Wort »wissen« gebrauchen, 
wie es normalerweise gebraucht wird […], dann wissen es Andere sehr häu-
fig, wenn ich Schmerzen habe. Ja, aber doch nicht mit Sicherheit, mit der ich 
selbst es weiß! Von mir kann man überhaupt nicht sagen […], ich wisse, dass 
ich Schmerzen habe. Was soll es denn heißen – außer etwa, dass ich Schmer-
zen habe? Man kann nicht sagen, die Andern lernen meine Empfindungen nur 
durch mein Benehmen, – denn von mir kann man nicht sagen, ich lernte sie. 
Ich habe sie. Das ist richtig: es hat Sinn, von Andern zu sagen, sie seien im 
Zweifel darüber, ob ich Schmerzen habe; aber nicht es von mir selbst zu sa-
gen (PU §§243f). Der Satz »Empfindungen sind privat« ist vergleichbar dem 
»Patience spielt man allein«“ (PU §248).  

Für Wittgenstein scheint also das Wollen zunächst ein psychisches Er-
eignis in unserem Geiste zu sein. Dabei gilt, dass unsere alltagspsychologi-
schen Ausdrücke (Empfindung, Gedanke, Wollen usf.) für Vorkommnisse in 
unserem Geiste stehen. Wenn nun aber das Wollen ein inneres Ereignis ist, 
so stellt sich die Frage, ob wir dieses Ereignis kontrollieren können. Kann ich 
das Wollen wollen? Nehmen wir an, ich sitze gemütlich im Sessel und denke 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

138 

 

unlustig daran, dass der Rasen gemäht werden müsste. Ich will nicht den Ra-
sen mähen, ich will lieber ein Buch lesen. Stünde es in meiner Macht, das zu 
ändern? Könnte ich es herbeiführen, dass ich den Rasen mähen will? An-
scheinend nicht. Das klingt paradox. Wie kann das Wollen eine bloße Erfah-
rung sein? Ist es nicht gerade das Gegenteil von passiver Erfahrung?  

Bei genauerem Hinsehen lässt sich hier feststellen, dass Wittgenstein 
auf Schopenhauers Hauptwerk Die Welt als Wille und Vorstellung anspielt. 
Die Welt als Vorstellung ist unsere Erfahrung der Welt in Raum und Zeit. Wir 
sind jedoch nicht nur passive Beobachter des Geschehens, sondern finden in 
uns (und indirekt auch in anderen) einen Willen. Schopenhauer behauptet 
sogar, dass sich auch in Pflanzen und Naturkräften ein Wille zeige, wobei das 
Wort „Wille“ freilich in einem weiteren Sinne gebraucht wird. So gesehen er-
scheint die Welt als Wille. Während aber Schopenhauer den Willen zu verge-
genständlichen (bzw. personifizieren) und in einem raum- und zeitlosen 
(metaphysischen) Jenseits anzusiedeln sucht17, betrachtet Wittgenstein den 
Willen (hier) aus psychologischer Sicht. So wird auch klar, dass es ihm nur 
um das Wollen geht, das sich in willentlichen Handlungen offenbart. Die 
Frage ist also, was eine willentliche Handlung von einem bloßen Geschehen 
unterscheidet. Das Wollen wird zudem auch als Synonym von „wünschen“ 
verwendet (vgl. PU §616). In diesem Sinne könnte ich auch wollen, dass ich 
jetzt den Rasen mähen wolle. Das bedeutet, ich könnte mir wünschen, so ver-
anlagt zu sein, dass mir das Rasenmähen einfach Spaß macht. Bei dem Wol-
len dagegen, das eine willentliche Handlung auszeichnet, ergibt die Rede vom 
Wollen-Wollen keinen Sinn18. 

Bei der Analyse von Empfindungen, die das epistemische Leben von 
Subjekten mit beeinflussen, handelt es sich grundsätzlich um das sogenannte 
„Privatsprachen-Argument“, das auch als Wittgensteins (indirekte) Kritik an 
Descartes verstanden und im Kontext der klassischen metaphysischen Posi-
tion (des Solipsismus) betrachtet werden kann. Dabei ist jedoch zu betonen, 
dass es in erster Linie nicht darum gehe, ob eine private (d.h. nur einem ein-
zigen Menschen verständliche) Sprache möglich sei. Es geht vielmehr um die 
Wörter, die wir zum Bezeichnen von Empfindungen verwenden, sowie um 
die Frage, ob es sich dabei um Namen von inneren Gegenständen (d.h. Erleb-
nissen in der Privatsphäre unseres Bewusstseins) handele. Damit wird offen-
bar das Augustinische Bild der Sprache erneut ins Spiel gebracht, demnach 

                                                           
17 Vgl. A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Dt. Taschenbuch-Verlag, Mün-

chen 1998, S. 1f.  
18 Vgl. S. Schroeder, Wittgenstein lesen…, S. 182f. Allerdings wird manchmal vom Wünschen-

Wünschen gesprochen, d.h. von den „Wünschen zweiter Stufe“. So kann ich sagen: „Ich wünsche 
mir, dass ich mir etwas wünsche“ (vgl. etwa Harry Frankfurt).  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

139 

 

Wörter Namen von Gegenständen sind (vgl. PU §1). Um die Bedeutung eines 
Wortes zu kennen, müsse man wissen, welchen Gegenstand es bezeichnet 
(vgl. PU §264). Wenn wir dieses Bild jetzt auf Wörter für Gefühle oder Emp-
findungen anwenden, so können wir auch sagen, dass es sich auch bei diesen 
um Gegenstände handle (vgl. PU §§293f). Freilich geht es hier nicht um räum-
liche Gegenstände wie Autos oder Häuser, sondern um Vorkommnisse im 
Geiste eines Menschen. Diese Innenwelt des Bewusstseins wird als getrennt 
und generell unabhängig von der räumlichen Außenwelt gedacht, vor allem 
aber vom öffentlich wahrnehmbaren Körper des betreffenden Subjekts (vgl. 
PU §§300f). Descartes hat sich dagegen dafür eingesetzt, dass der Geist und 
seine Inhalte nicht im Raume lokalisiert und vom Körper logisch unabhängig 
seien19. Wenn man also Empfindung als eine Art Gegenstand bezeichnet, han-
delt es sich um einen Gegenstand, den jeweils nur ein einziger Mensch in der 
privaten Welt seines Bewusstseins wahrnehmen kann (vgl. PU §248), so 
Wittgenstein im Gegensatz zu der metaphysischen Position von Descartes20.  

Wenn man die Privatsphäre von den Subjekten aus metaphysischer 
Sicht betrachtet, so wie dies vor allem der frühe Wittgenstein macht, dann 
eröffnet sich auch eine metaphysische Perspektive, nämlich der Solipsismus. 
So schreibt Wittgenstein: „Was der Solipsismus nämlich meint, ist ganz rich-
tig, nur lässt es sich nicht sagen, sondern es zeigt sich. Dass die Welt meine 
Welt ist, das zeigt sich darin, dass die Grenzen der Sprache […] die Grenzen 
meiner Welt bedeuten. Die Welt und das Leben sind Eins. Ich bin meine Welt 
[…] (TLP 5.62f). Hier sieht man, dass der Solipsismus, strengt durchgeführt, 
mit dem reinen Realismus zusammenfällt. Das Ich des Solipsismus schrumpft 
zum ausdehnungslosen Punkt zusammen, und es bleibt die ihm koordinierte 
Realität (TLP 5.64). Alle Erfahrung ist Welt und braucht nicht das Subjekt“ 
(TB 9.11.16).  

Der Solipsist bietet also eine Sichtweise, bei der die Welt nicht mehr 
fremd wirkt. Mit anderen Worten: Kein Teil der Realität ist unzugänglich o-
der privat. Die Erkenntnis des Fremdpsychischen bringt keine philosophi-
schen Probleme mit sich, und die eigene Subjektivität umfasst nicht mehr 
bloß eine weitere Menge von Dingen, mit der man sich auseinandersetzen 
muss. Diese Bewegung wird im Rahmen des Privatsprachen-Arguments 
nicht umgekehrt21. 

 
 

                                                           
19 Vgl. R. Descartes, Meditationen…, Med. II. 
20 Vgl. S. Schroeder, Wittgenstein lesen…, S. 119f.  
21 Vgl. D. Bell, Solipsismus, Subjektivität und öffentliche Welt, [in:] Von Wittgenstein lernen, 

hrsg. von W. Vossenkuhl, Akademie-Verlag, Berlin 1992, S. 51. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

140 

 

Das Aspektsehen von Subjekten 
 
Die Gleichsetzung von Welt und Ich (vgl. TLP 5.621f), für die der meta-

physische Solipsist plädiert, wie dies sich im vorangehenden Abschnitt 
zeigte, stellt keine Bedrohung für die ontologische Autonomie der Welt dar. 
Denn wenn man von etwas sagt, es sei von sich selbst abhängig, bestreitet 
man damit nicht seine Unabhängigkeit. Und wenn man sagt, es sei nur von 
sich selbst abhängig, so behauptet man damit geradezu seine Unabhängig-
keit. Autonomie, die der Welt durch den Realismus zugeschrieben wird, ist 
notwendig vereinbar damit, dass man diese Welt mit irgendetwas gleich-
setzt, was seinerseits ontologisch autonom ist. So kann der Ich-tilgende So-
lipsismus tatsächlich mit dem reinen Realismus zusammenfallen (vgl. TLP 
5.63f), allerdings ohne dabei auf seinen Anspruch zu verzichten, zugleich 
eine komplette Form von Solipsismus darzustellen22.  

Diese These über den metaphysischen Solipsismus können wir für das 
Resultat einer philosophischen Betrachtung halten, die Wittgenstein unter 
einem bestimmten Aspekt vollzogen hatte. Wenn man also die Welt und das 
Ich gleich setzt, bedeutet das, dass man diese beiden Entitäten aus einer be-
stimmten Perspektive erblickt und betrachtet. Hätte man eine andere Per-
spektive ins Spiel gebracht, dann wäre auch ein völlig neues Resultat zu er-
warten. Diesen methodischen Schritt könnte man desgleichen als „As-
pektsehen“ bezeichnen, dem Wittgenstein auch in MS 144 – neben vielen an-
deren Problemen – seine besondere Aufmerksamkeit gewidmet hat, aller-
dings im psychologischen Rahmen23. Damit also die Subjektivität bei Witt-
genstein zuverlässig aufgefasst werden kann, sollte man auch die Analyse 
des Aspektsehens anschaulich machen.  

Wittgensteins Analyse des Aspektsehens in MS 144 ist psychologisch 
und sachlich weit angesetzt, sodass den Ausgangspunkt „Beobachtung“ dar-
stellt. So können wir lesen: „Wer den eigenen Kummer beobachtet, mit wel-
chen Sinnen beobachtet er ihn? Mit einem besonderen Sinn; mit einem, der 
den Kummer fühlt? So fühlt er ihn anders, wenn er ihn beobachtet? »Be-
obachten« erzeugt nicht das Beobachtete […]. Wann sagt man: jemand be-
obachte? Ungefähr: Wenn er sich in eine günstige Lage versetzt, gewisse Ein-
drücke zu erhalten, um (z.B.) was sie ihn lehren, zu beschreiben […] (MS 144 
ix). [Es gibt] Zwei Verwendungen des Wortes »sehen«. Die eine: »Was siehst 

                                                           
22 Vgl. Ebd., S. 41. 
23 In der Wittgenstein-Forschung wird „MS 144“ auch als „Philosophie der Psychologie – ein 

Fragment“ bezeichnet. Dieses Fragment (bis vor kurzem betrachtet als der zweite Teil der „Philo-
sophischen Untersuchungen“) gilt für die meisten Wittgenstein-Forscher mittlerweile als „work in 
progress“, d.h. als ein nicht von Wittgenstein vollendetes Werk. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

141 

 

du dort?« – »Ich sehe dies« (es folgt eine Beschreibung, eine Zeichnung, eine 
Kopie). Die andere: »Ich sehe eine Ähnlichkeit in diesen beiden Gesichtern« 
– der, dem ich dies mitteile, mag die Gesichter so deutlich sehen wie ich 
selbst. Die Wichtigkeit: Der kategorische Unterschied der beiden Objekte des 
Sehens […]. Und ich muss zwischen dem ›stetigen Sehen‹ eines Aspekts und 
dem ›Aufleuchten‹ eines Aspekts unterscheiden […]. Ich sehe zwei Bilder; in 
dem einen den Hasen-Enten-Kopf umgeben von Hasen, im anderen von En-
ten. Ich bemerke die Gleichheit nicht. Folgt daraus, dass ich beide Male etwas 
anderes sehe? […]. Der Aspektwechsel. »Du würdest doch sagen, dass sich das 
Bild jetzt gänzlich geändert hat! « Aber was ist anders: mein Eindruck? meine 
Stellungnahme? Kann ich´s sagen? Ich beschreibe die Änderung wie eine 
Wahrnehmung, ganz, als hätte sich der Gegenstand vor meinen Augen geän-
dert? […]. Der Ausdruck des Aspektwechsels ist der Ausdruck einer neuen 
Wahrnehmung, zugleich mit dem Ausdruck der unveränderten Wahrneh-
mung […]“ (MS 144 xi). 

Wollte man diesen Fragmenten eine sachliche Auskunft entnehmen, so 
können wir zunächst feststellen, dass Wittgenstein unseren Blick auf das Se-
hen-lernen richtet. Die epistemischen Subjekte können also „sehen“ lernen; 
sie sind von Natur aus fähig, mit dem Sehen kreativ umzugehen. Das wird 
durch die alltägliche Erfahrung widergespiegelt, sodass man behaupten 
kann: „Es gibt Sehen und Sehen. Einige Subjekte sehen und sehen doch nicht“. 
Dann können wir etwa sagen, dass die Wissenschaftler vor Kopernikus – auf-
grund gewisser Umstände – nicht gesehen haben, dass sich die Erde um die 
Sonne dreht. Wenn ich mich in einer Lage befinde, wo ich z.B. gefesselt bin 
und meinen Kopf nicht umdrehen kann, dann ist meine Möglichkeit von Se-
hen erheblich eingeschränkt. Das bedeutet, ich kann Dinge nur aus einer be-
stimmten Perspektive (unter einem bestimmten Aspekt) sehen, die sich im 
Rahmen der bestehenden Möglichkeit meiner Kopfbewegungen aufbaut. Ich 
kann auch lernen, mit dieser schwierigen Situation umzugehen. Das Gleiche 
gilt für die Sachlage, in der ich das Bild vom Hasen-Enten-Kopf zu sehen be-
komme. Wenn ich dieses Bild betrachte, dann kann ich entweder einen Ha-
sen-Kopf oder Enten-Kopf sehen, je nachdem, was ich sehen möchte. Dabei 
ist jedoch eine begriffliche Voraussetzung erforderlich, ich benötige nämlich 
die Begriffe „Hasen-Kopf“ und „Enten-Kopf“. Diese ganze Konstellation ist 
also ein simples Beispiel für Aspektsehen.  

Wittgenstein weist ferner darauf hin, dass man eine Art Kategorisierung 
des Wortes „Sehen“ zu beachten habe. Zum einen sollte man dies im Hinblick 
auf das Betrachten durchführen. Dann ergibt sich daraus, einem anderen 
Subjekt kann durch den betrachteten Gegenstand mitgeteilt werden, was 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

142 

 

man sieht, oder auch nicht. Zum anderen sollte die Prozedur der Kategorisie-
rung das Sehen selbst genauer analysieren. Dann würde es heißen, ich sehe 
dies (es folgt eine Beschreibung, eine Zeichnung, eine Kopie), oder ich sehe 
eine Ähnlichkeit in diesen beiden Gesichtern. Im ersten Fall könnte das epis-
temische Subjekt die beiden Gesichter genau abzeichnen, im zweiten Fall 
würde das Subjekt in dieser Zeichnung die Ähnlichkeit bemerken. Wittgen-
stein erläutert dies folgendermaßen: „[…] Ich betrachte ein Gesicht, auf ein-
mal bemerke ich seine Ähnlichkeit mit einem andern. Ich sehe, dass es sich 
nicht geändert hat; und ich sehe es doch anders. Diese Erfahrung nenne ich 
»das Bemerken des Aspekts« […]“ (MS 144 xi). Die Kategorisierung von „Se-
hen“ wird von Wittgenstein stets im Kontext des Seins durchgeführt. Dann 
wäre es sinnvoll zu fragen, wie sich das Verhältnis zwischen Sehen und Sein 
bestimmen lasse. Nicht zu übersehen ist auch die besondere Form von Sehen, 
nämlich das „Sehen als“: Ich sehe dies als Hasen- oder Enten-Kopf usf. 

Darüber hinaus werden von Wittgenstein zwei weitere Problemfelder 
in diesem Zusammenhang angesprochen: Wahrnehmen (Beobachten) und 
Darstellen. Für Wittgenstein ist es ganz klar, wenn ich den Hasen-Enten-Kopf 
sehe, dann nehme ich den Hasen-Enten-Kopf auch wahr. Zudem behauptet 
er, wie dies oben schon gesagt wurde, dass der Ausdruck des Aspektwechsels 
der Ausdruck einer neuen Wahrnehmung ist, zugleich mit dem Ausdruck der 
unveränderten Wahrnehmung. Demnach können wir auch sagen, dass der 
Aspekt, unter dem das Subjekt etwas sieht und der unter bestimmten Um-
ständen auch gewechselt werden kann, sich als eine Entität auffassen lässt, 
welche dann die vielfältigen internen Relationen fundiert. Diese Relationen 
sind aber erforderlich, damit sich das epistemische Verschmelzen von Sehen 
und Denken vollziehen kann. Das Gesehene bzw. Wahrgenommene kann 
dann auch durch Zeichnung oder Worte problemlos dargestellt werden. 
Nach Wittgenstein hängen der Begriff der Darstellung des Gesehenen und 
der Begriff des Gesehenen innig zusammen. Da diese beiden Begriffe sehr 
dehnbar sind, können sie auch den hermeneutischen Raum der epistemi-
schen Kreativität von Subjekten entsprechend garantieren: Ich kann etwas 
als Hasen-Kopf oder als Enten-Kopf sehen und darstellen.  

 
Kritischer Ausblick 

 
Eine sorgfältige Analyse des Gedankenguts von Wittgenstein wird zu 

der These problemlos führen können, Wittgenstein sei einer der meist zitier-
ten Philosophen des 20. Jahrhunderts. Worauf ist dies zurückzuführen? Es 
gibt ganz bestimmt viele Möglichkeiten, diese Frage zu beantworten. Einer 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

143 

 

der bedeutendsten Ansätze besteht m.E. hier darin zu beachten, dass Witt-
genstein äußerst kritisch war, und zwar nicht nur gegenüber anderen frem-
den philosophischen Standpunkten, mit denen er sich auseinandersetzte, 
sondern auch gegenüber seiner eigenen Position, die er dann stets zu ver-
vollkommnen suchte. Die letzten Aussagen des Tractatus bezeugen diese 
These: „Meine Sätze erläutern dadurch, dass sie der, welcher mich versteht, 
am Ende als unsinnig erkennt, wenn er durch sie – auf ihnen – über sie hin-
ausgestiegen ist. (Er muss sozusagen die Leiter wegwerfen, nachdem er auf 
ihr hinaufgestiegen ist)“ (TLP 6.54).  

Aus wissenschaftlicher Sicht ist jedoch zu betonen, dass auch die philo-
sophische Kritik sich jeweils in sinnvollen Grenzen halten müsse, d.h. sie 
dürfe sich nur in den Grenzen des Verantwortbaren bewegen. Sonst wäre 
kaum zu erwarten, dass sich das kritische Denken als „wissenschaftlich 
fruchtbar“ erweist. Denn die Philosophen des Wittgenstein-Formats benöti-
gen ebenfalls stets eine tragfähige Basis – wohlwissend über deren Unvoll-
kommenheit, um überzeugende wissenschaftliche Fortschritte erzielen zu 
können. Andernfalls drohte die Gefahr, dass die „Fliege aus dem Fliegenglas 
doch keinen Ausweg“ finde (vgl. PU §309). Dass Wittgenstein damit große 
Probleme hatte, muss nicht speziell betont werden. Er bringt also Sätze zu 
Papier – und kaum stehen sie da, weiß er nicht, was er mit ihnen anfangen 
soll. Wittgenstein macht Beispiele und – auch das ist nicht mehr ganz die lo-
gisch korrekte Reihenfolge – stets ist sein Problem herauszufinden, wofür sie 
stehen sollen. Um die Bedeutung herauszufinden, denkt Wittgenstein oft Si-
tuationen aus, in denen sich die Beteiligten daran abmühen, im Gebrauch von 
Wörtern und Sätzen herauszubekommen, was sie meinen. Das gelingt freilich 
meist nicht, denn dazu muss man ja wissen, was die Worte bedeuten. Das 
verrät aber erst ihr Gebrauch (vgl. PU §1f)24.  

 Angenommen, dass Wittgenstein 30 Jahre länger gelebt und nach den 
Philosophischen Untersuchungen wieder eine längere philosophische Pause 
eingelegt hätte, dann hätten wir vermutlich einen Wittgenstein-3, der den 
Wittgenstein-2 so verurteilt, wie dieser den Wittgenstein-125. Vielleicht hätte 
er dann den Sprung zur Dialektik gemacht. In dem Kontext lässt sich also 
durchaus behaupten, dass Wittgenstein eine Art „Tunnelblick“ hatte. Dort, 
wo er hinsieht, zeigt er oft eine geniale analytische Begabung. Wer sich die 

                                                           
24 Vgl. dazu W. Schweikert, Ludwig-Wittgenstein – Leben & Werk. Zum 100. Geburtstag, [in:] 

Projekt Wissenschaftskritik-DE, http://www.wissenschaftskritik.de/ludwig-wittgenstein-leben-
werk/ [besucht am 23.9.2016], S. 4.  

25 Zu beachten ist, dass hier der Wittgenstein-1 mit dem „frühen Wittgenstein“ und der Witt-
genstein-2 mit dem „späten Wittgenstein“ gleichzusetzen ist.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

144 

 

Mühe macht, sich durch den Tractatus und die Philosophischen Untersuchun-
gen durchzuarbeiten, der wird anschließend mit Wirklichkeit und Sprache 
bewusster umgehen können. Darum haben diese Werke auch einen Sinn o-
der eine Bedeutung. Sie können Menschen sensibilisieren. Allerdings sollte 
man da nicht stehenbleiben, sie nicht für die „Weisheit letzten Schlusses“ hal-
ten. 

Bei genauerem Hinsehen können wir darum zugleich feststellen, dass 
Wittgenstein den Begriff der Philosophie stark einschränkt. Das heißt, Ethik, 
Ästhetik, ontologische und metaphysische Hypothesen haben dort keinen 
angemessenen Platz, sind eigentlich keine Sachprobleme. Vielleicht besteht 
der Grundfehler von Wittgenstein darin, dass er nicht dialektisch denkt. Es 
gibt etwas, oder es gibt es nicht (vgl. TLP 1f). Man kann über etwas sprechen, 
oder man kann nicht darüber sprechen (vgl. TLP 7). Etwas hat einen Sinn o-
der keinen Sinn (vgl. TLP 2.221f). Würde man „oder“ durch „und“ ersetzen, 
wäre es vielleicht aus hermeneutischer Sicht besser. So könnte man auch sa-
gen, „logische Partikel“ vertreten und vertreten nicht. Das denkende Subjekt 
gibt es und gibt es nicht usf. Es kommt also immer darauf an, wie (d.h. unter 
welchem Aspekt,) man es gerade sieht, in welchem Zusammenhang (oder 
Sprachspiel) man ein Urteil fällt. Die Behauptung „Das denkende, vorstel-
lende Subjekt gibt es nicht“ (TLP 5.631) für sich allein, d.h. nicht dialektisch 
eingeschränkt, ist m.E. eher blödsinnig. Denn dann hätte es auch das den-
kende Subjekt „Wittgenstein“ nie gegeben.  

Darüber hinaus ist zu betonen, dass Wittgenstein die meisten (grundle-
genden) Begriffe zu stark einengt. Die Begriffe wie Sprache, Welt, Wirklich-
keit usw. werden von ihm so eingeengt, dass philosophische Probleme darin 
keinen Platz mehr haben. Dadurch verschwinden sie aber nicht. Wenn Witt-
genstein behauptet, dass logische Sätze nichts sagen, dass sie eigentlich kei-
nen Sinn hätten (vgl. TLP 6.1f), dann hat er dabei eine sehr eingeschränkte 
Vorstellung von Sinn. Die Funktionsweise der Welt und der Sprache zu be-
schreiben hat einen Sinn.  

Schließlich scheint Wittgensteins Einstellung zur Ethik problematisch 
zu sein, wenn er schreibt: „Es ist klar, dass sich die Ethik nicht aussprechen 
lässt. Die Ethik ist transzendental […]“ (TLP 6.421). Wie lässt sich das be-
gründen? Sind die ethischen Aussagen wie „Du sollst nicht töten“ oder „Du 
sollst andere Menschen nicht verhungern lassen“ tatsächlich transzenden-
tal? Natürlich lassen sich solche ethischen Grundsätze problemlos in Worte 
fassen. Ein anderes Problem ist, dass sich die Menschen oft an solche Grunds-
ätze nicht halten26.  

                                                           
 26 Vgl. dazu auch P. Möller, Ludwig Wittgenstein, [in:] Projekt Philolex-DE, http://www.phi-

lolex.de/wittgens.htm [besucht am 23.9.2016], S. 6. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

145 

 

Angesichts dieser auch kritischen Konstellation, die Wittgensteins Ver-
dienst nicht nur für die Philosophie, sondern auch für die Wissenschaft als 
solche, nicht in Frage stellen möchte, kann hervorgehoben werden, dass sich 
die in diesem Aufsatz schwerpunktmäßig skizzierte Problematik der Subjek-
tivität im Begriff des Wissens gänzlich wiederfindet. Dabei handelt es sich 
offenbar nur um einen relativen Wissensbegriff, der für sinnvolle Ergänzun-
gen und Verbesserungen immer offen ist und „wie die Leiter weggeworfen 
werden kann“, wenn es epistemische Umstände verlangen27. So wird erst der 
wissenschaftliche Fortschritt wahrhaftig ermöglicht, auch bei der gleichzei-
tigen hermeneutisch zu beurteilenden Behauptung „Das Subjekt gehört nicht 
zur Welt, sondern es ist eine Grenze der Welt“ (TLP 5.632).   
 

 

 
Literaturverzeichnis 

 
Ammereller E., Die abbildende Beziehung. Zum Problem der Intentionalität im „Tractatus“, 

[in:] Tractatus logico-philosophicus, hrsg. von W. Vossenkuhl, Akademie-Verlag, Ber-
lin 2001, S. 111–139. 

Bell, D., Solipsismus, Subjektivität und öffentliche Welt, [in:] Von Wittgenstein lernen, hrsg. 
von W. Vossenkuhl, Akademie-Verlag, Berlin 1992, S. 29–52. 

Daimond C., The Realist Spirit, MIT-Press, Cambridge–Massachussetts 1991.  
Descartes R., Meditationen über die Grundlagen der Philosophie, Meiner, Hamburg 1994.  
Hacker P., Wittgenstein im Kontext der analytischen Philosophie, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 1997. 
Kant I., Kritik der reinen Vernunft, Hartknoch, Riga 1787 (zit. KrV B). 
Lorek I., Ludwig Wittgenstein, [in:] Projekt Wikipedia-ORG, http://de.wikipe-

dia.org/wiki/Ludwig_Wittgenstein [besucht am 15.2.2016]. 
Mayer V., Der Tractatus als System, [in:] Tractatus logico-philosophicus, hrsg. von W. Vos-

senkuhl, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 11–34.  
Möller P., Ludwig Wittgenstein, [in:] Projekt Philolex-DE, http://www.philolex.de/witt-

gens.htm [besucht am 23.9.2016]. 
Puhl K., Subjekt und Körper: Untersuchungen zur Subjektivität bei Wittgenstein und zur 

Theorie der Subjektivität, Mentis, Paderborn 1999. 
Rynkiewicz K., Der Umgang mit Wissen heute. Zur Erkenntnistheorie im 21. Jahrhundert. 

Eine Einführung, Ontos-Verlag, Frankfurt–Paris–Lancaster–New Brunswick 2012. 
Schroeder S., Wittgenstein lesen: ein Kommentar zu ausgewählten Passagen der „Philoso-

phischen Untersuchungen“, Frommann-Holzboog, Stuttgart 2009.  
Schopenhauer A., Die Welt als Wille und Vorstellung, Dt. Taschenbuch-Verlag, München 

1998.  

                                                           
 27 Vgl. dazu K. Rynkiewicz, Der Umgang mit Wissen heute…, S. 1f. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

146 

 

Schweikert W., Ludwig-Wittgenstein – Leben & Werk. Zum 100. Geburtstag, [in:] Projekt 
Wissenschaftskritik-DE, http://www.wissenschaftskritik.de/ludwig-wittgenstein-
leben-werk/ [besucht am 23.9.2016]. 

Vossenkuhl W., Sagen und Zeigen. Wittgensteins „Hauptproblem“, [in:] Tractatus logico-
philosophicus, hrsg. von ders., Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 35–63. 

Wittgenstein L., Briefwechsel, hrsg. von B. F. McGuiness und G. H. von Wrigth, Suhrkamp, 
Frankfurt am Main 1980 (zit. BW). 

Wittgenstein L., Werkausgabe in 8 Bänden, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1984f. 
 
– Bd. 1: – Tractatus logico-philosophicus (zit. TLP) 
  – Tagebücher 1914–1916 (zit. TB) 
  – Philosophische Untersuchungen (zit. PU) 
– Bd. 4: – Philosophische Grammatik (zit. PG)  
– Bd. 5: – Das Blaue Buch (zit. BB) 
  – Eine philosophische Betrachtung (Das Braune Buch) (zit. EPB). 
  
 
 

Streszczenie 
 

Wittgenstein o zagadnieniu podmiotowości 
  
Wittgenstein zajmował się dokładnie zagadnieniem podmiotowości, szczególnie w 

Traktacie logiczno-filozoficznym i Dociekaniach filozoficznych. Wyjątkowa perspektywa w 
trakcie analizy podmiotowości powstaje wtedy, gdy filozofia traktowana jest jako środek 
terapeutyczny dla podmiotów ludzkich. Sukces epistemiczny tych podmiotów zależy ge-
neralnie od tego, jak posługują się językiem. Tak można zapewnić dostęp do obszaru in-
tencjonalności, jaka posiada też decydujące znaczenie dla teorii obrazu proponowanej 
przez Wittgensteina. W kontekście teorii obrazu podmiot epistemiczny ukazuje się w 
świecie przede wszystkim jako istota myśląca, uzdolniona wyobrażeniowo i świadoma. 
Gdy podmiot jest dostrzegany i rozważany pod określonym aspektem, to raczej trudno 
jest uniknąć konfrontacji z punktem widzenia nazywanym solipsyzmem metafizycznym.  

 
Słowa kluczowe: Wittgenstein, epistemologia, podmiot, język, świat 

 
 

Summary 
 

Wittgenstein about the problem of subjectivity 
 

Wittgenstein has thoroughly discussed the issue of subjectivity, especially in the 

Tractatus logico-philosophicus and in the Philosophical Investigations. A special perspec-

tive in the course of the analysis of subjectivity arises when the philosophy is considered 

as therapeutic measure for human subjects. The epistemic success of subjects depends 

basically on how they deal with the language. Thus, access to the area of intentionality is 

secured, which is crucial for Wittgenstein´s picture theory. In the context of image the-

ory, the epistemic subject discloses primarily as thinking representational and conscious 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53



 Kazimierz Rynkiewicz,  Wittgenstein über das Problem der Subjektivität 

 

147 

 

entity in the world. If the subject is seen and viewed under a certain aspect, hardly a con-

frontation with the position adopted by metaphysical solipsism is unavoidable.  

 

Keywords: Wittgenstein, Epistemologie, Subject, Language, World 

 
Informacja o autorze: 
 

KAZIMIERZ RYNKIEWICZ, doktor habilitowany, profesor nadzwyczajny, Katedra Filozofii I, 
Uniwersytet Ludwika Maksymiliana w Monachium, Niemcy; adres do korespondencji: Geschwi-
ster-Scholl-Platz 1, D-80539 München; e-mail: kazimierz.rynkiewicz1@gmail.com  

 
 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

