Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 12/01/2026 00:01:53

Kultura i Warto$ci
ISSN 2299-7806
Nr20/2016

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2016.20.121

Wittgenstein tliber das Problem
der Subjektivitat

Kazimierz Rynkiewicz

Wittgenstein hat sich mit dem Problem der Subjektivitat griindlich befasst, insbe-
sondere im Tractatus logico-philosophicus und in den Philosophischen Untersuchungen.
Eine besondere Perspektive im Verlaufe der Analyse der Subjektivitat ergibt sich dann,
wenn die Philosophie als therapeutische Mafdnahme fiir menschliche Subjekte betrachtet
wird. Der epistemische Erfolg der Subjekte hangt prinzipiell davon ab, wie sie mit der
Sprache umgehen. Damit wird der Zugang zum Bereich der Intentionalitat gesichert, die
Wittgensteins Bildtheorie entscheidend ist. Im Kontext der Bildtheorie offenbart sich das
epistemische Subjekt vor allem als denkende, sich vorstellende und bewusste Entitat in
der Welt. Wenn das Subjekt unter einem bestimmten Aspekt gesehen und betrachtet wird,
lasst sich kaum eine Konfrontation mit dem Standpunkt des metaphysischen Solipsismus
vermeiden.

Schliisselworte: Wittgenstein, Epistemologie, Subjekt, Sprache, Welt

Einleitung

Wittgenstein gehort absolut zu den Philosophen, die Wichtiges tiber die
Subjektivitat gesagt haben - angefangen mit dem beriihmten Tractatus lo-
gico-philosophicus. Bereits seine mittlerweile klassische These ,,Das Subjekt
gehort nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der Welt” (TLP 5.633) hebt
die Tiefe der Gedanken von Wittgenstein hervor, welche die Gemiiter von
Wittgenstein-Forschern immer noch nicht nur ins Staunen, sondern zugleich
auch in die hermeneutische Ratlosigkeit versetzen. Die thematische Breite
der Problematik der Subjektivitdt, die Wittgenstein insbesondere auf der

KAZIMIERZ RYNKIEWICZ, habilitated doctor, extraordinary professor, Department of Phi-
losophy I, Ludwig-Maximilians-University Munich, Germany; address for correspondence: Gesch-
wister-Scholl-Platz 1, D-80539 Miinchen. E-mail: kazimierz.rynkiewicz1@gmail.com

121



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

Grundlage der Philosophie als therapeutischer Mafdnahme aufgreift, wirkt
erstaunlich: Sprache, Intentionalitit, Denken und Bewusstsein, Wollen, Emp-
findungen und Solipsismus, Aspektsehen usw. Es sind also nur einige Entita-
ten, die im vorliegenden Aufsatz kurz dargestellt und dann kritisch behandelt
werden sollen. Unser besonderes Augenmerk gilt den Originaltexten selbst,
die im Verlaufe der Analyse jeweils gezielt angefiihrt werden. Dabei beziehen
wir uns grundsatzlich auf den Tractatus logico-philosophicus, die Philosophi-
schen Untersuchungen und die ,Tagebticher 1914-1916".

Philosophie als therapeutische Mafnahme
fiir menschliche Subjekte

Will man die philosophische Forschung effizient betreiben, muss man
vorab verstanden haben, was die Philosophie als solche sei. Aus allgemeiner
Sicht wird daher generell behauptet, die Philosophie sei eine theoretische
Wissenschaft, die sich von der Naturwissenschaft und Mathematik unter-
scheide und mit Fragen zu tun habe. Hier setzt auch Wittgenstein an, aller-
dings im Kontext der therapeutischen Behandlung, weil der Philosoph eine
Frage wie eine Krankheit behandelt (vgl. PU §255).

Diese These Wittgensteins verleiht der Philosophie ein neues methodi-
sches Gewand, und zwar das einer ,radikalen Therapie“. Wie eine Krankheit
nicht immer vollstandig geheilt werden kann, so lassen sich auch die philo-
sophischen Fragen nicht immer vollstandig beantworten, was auch nicht zu-
letzt mit dem Begriff ,Wissen“ zu tun hat: ,Es gebe kein absolutes Wissen,
sondern nur relatives“l. Die therapeutische Dimension der Philosophie, die
mit den Arbeiten von Cora Diamond in die philosophische Debatte gebracht
wurde?, ist insbesondere bei spatem Wittgenstein feststellbar. Im Gegensatz
zu der metaphysischen Dimension der Philosophie, die auf der Grundlage der
Standardinterpretation auftritt und heute etwa von Peter Hacker vertreten
wird3, betont die therapeutische Dimension hingegen, dass Wittgenstein kei-
neswegs darum gehe, uns bislang verborgene Zusammenhange der Welt zu
erklaren, sondern vielmehr Schwindel auslosende Fixierungen bzw. Parado-
xien der Sprache zu l6sen. So kann Wittgenstein auch schreiben: ,Die Ergeb-
nisse der Philosophie sind die Entdeckung irgendeines schlichten Unsinns
und Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache

1Vgl. K. Rynkiewicz, Der Umgang mit Wissen heute. Zur Erkenntnistheorie im 21. Jahrhundert.
Eine Einfiihrung, Ontos-Verlag, Frankfurt-Paris-Lancaster-New Brunswick 2012, S. 1f.

2Vgl. C. Diamond, The Realist Spirit, MIT-Press, Cambridge-Massachussetts 1991, S. 1f.

3 Vgl. P. Hacker, Wittgenstein im Kontext der analytischen Philosophie, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1997, S. 1f. Hacker behauptet, dass Wittgenstein zwar nichts Welterklarendes gesagt,
aber durchaus etwas Bestimmtes im Hinblick auf die Grenzen von Sinn beobachtet hat.

122



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

geholt hat [...]“ (PU §119). Und weiter lesen wir: ,Es ist eine Hauptquelle un-
seres Unverstandnisses, dass wir den Gebrauch unserer Worter nicht iber-
sehen. Unserer Grammatik fehlt es an Ubersichtlichkeit. Die {ibersichtliche
Darstellung vermittelt das Verstandnis, welches eben darin besteht, dass wir
»Zusammenhdnge sehen«. Daher die Wichtigkeit des Findens und des Erfin-
dens von Zwischengliedern. Der Begriff der ubersichtlichen Darstellung ist
fir uns von grundlegender Bedeutung. Er bezeichnet unsere Darstellungs-
form, die Art, wie wir die Dinge sehen [...]“ (PU §122). Auch die Mathematik
wird in diesem Kontext angesprochen: ,Es ist nicht die Sache der Philoso-
phie, den Widerspruch durch eine mathematische, logisch-mathematische
Entdeckung zu l6sen, sondern den Zustand der Mathematik, der uns beunru-
higt, den Zustand vor der Losung des Widerspruchs, tibersehbar zu machen
[...]“ (PU §125). Wittgenstein erklart, dass die Verwirrungen, die uns beschaf-
tigen, gleichsam entstehen, wenn die Sprache leerlauft, und nicht dann wenn
sie arbeitet (vgl. PU §132). ,Die Arbeit des Philosophen ist ein Zusammentra-
gen von Erinnerungen zu einem bestimmten Zweck” (PU §127). Es gibt nicht
eine Methode der Philosophie, sondern Methoden - sozusagen Therapien
(vgl. PU §133). Das Ziel der Philosophie ist es, der Fliege den Ausweg aus dem
Fliegenglas zu zeigen (vgl. PU §309). Dies kann nicht zuletzt durch die Auflo-
sung philosophischer Scheinprobleme geschehen (vgl. PG, 193). Philosophi-
sche Probleme werden aufgelost wie ein , Stiick Zucker im Wasser” (BT, 421).
Dabei geht es um die Entlarvung der philosophischen Probleme als Schein-
probleme, d.h. um das Zeigen, dass diese Probleme keineswegs wahrhaftig
existieren.

Beim philosophischen Problem handelt es sich also um eine Verwirrung,
welche sich in der Form einer Frage aufiert, die diese Verwirrung nicht aner-
kennt (vgl. PG 193). Auf diese Frage gibt es keine Antwort (vgl. EPB 156). Die
Frage beunruhigt uns solange, bis wir uns davon iiberzeugt haben, dass sie
auf einem Missbrauch beruht und keinen Sinn ergibt. Zur Behandlung philo-
sophischer Verwirrungen dienen dann triviale Erinnerungen an den tatsach-
lichen Sprachgebrauch und den gesunden Menschenverstand. Wenn die Phi-
losophen ein Wort (wie z.B. Wissen, Sein, Gegenstand, Ich, Satz, Name) ge-
brauchen, dann muss man sich auch immer fragen: Wird dieses Wort in der
Sprache, in der es beheimatet ist, tatsachlich so gebraucht? (vgl. PU §116).

Wittgensteins Philosophie ist also - kurzum - eine Verteidigung des ge-
sunden Menschenverstandes gegen besonders raffinierte Formen von Un-
sinn (bzw. Unwahrheit)*. Sie ist eine Art ,Therapie®, d.h. ein besonderes Ver-

4Vgl. S. Schroeder, Wittgenstein lesen: ein Kommentar zu ausgewdhlten Passagen der ,,Philo-
sophischen Untersuchungen®, Frommann-Holzboog, Stuttgart 2009, S. 30.

123



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

fahren zur Losung von geisteslihmenden und metaphysisch belasteten Ab-
solutheitsanmutungen, deren Wurzeln in der unhinterfragten Annahme be-
stimmter Bilder zu erblicken sind. So versteht Wittgenstein ein Bild als Ver-
festigung einer bestimmten Auffassung zu etwas Selbstverstandlichem bzw.
Absolutem. Das Bild, das die Wirklichkeit als deren Modell abbildet, stellt
etwa folgende Vorstellung dar: Wir kénnen die Zeit messen, so wie wir den
Raum messen (vgl. TLP 2.1f). Dieses Bild ist aber problematisch; es lahmt den
Verstand. Denn es gilt zu fragen: Wie ist es moglich, die Zeit mit Hilfe eines
Meterstabs, mit dem (auch) der Raum gemessen wird, zu messen? Wittgen-
stein 10st das Gefiihl der Unsicherheit diesbeziiglich, indem er ein anderes
Vergleichsobjekt vorstellt: Man solle das Zeitmessen nicht durch den Meter-
stab, sondern durch das Abschreiten vergleichen. Wittgenstein sagt nicht,
dass Zeitmessen ein Abschreiten von Raum sei, sondern er stellt sich nur als
Beispiel einen anderen Vergleichsgegenstand vor: Man kdonne das Zeitmes-
sen auch analog zum Raumessen mittels Abschreiten - statt Meterstabver-
wendung - sehen. So l6st sich der geisteslahmende Krampf: Die eigentliche
Entdeckung besteht darin, den Philosophen zu befdhigen, das Philosophieren
abzubrechen, wann er es will. Die Philosophie wird dann nicht mehr von Fra-
gen gepeitscht. Es wird nun an Beispielen eine Methode gezeigt, und die
Reihe dieser Beispiele kann man abbrechen. So werden Probleme geldst und
Schwierigkeiten beseitigt (vgl. PU §§50, 88, 133; TB 128)5.

Die therapeutische Dimension des von Wittgenstein entwickelten philo-
sophischen Verfahrens setzt als erstes den guten Willen von den Subjekten
voraus, um ,geheilt zu werden®, wie etwa im Falle einer Krankheit. Dann
kann das philosophische Verfahren allerdings auch iiber das simple Vor-
schlagen und Einbringen von alternativen Vergleichsgegenstanden hinaus-
gehen und die Gestalt eines radikalen Bruchs mit dem bisher Erlangten ein-
nehmen. Wie dies vor sich gehen kann, zeigt Wittgenstein bereits in seinem
Tractatus: ,Die richtige Methode der Philosophie ware eigentlich die: Nichts
zu sagen, als was sich sagen lasst, also Sitze der Naturwissenschaft - also
etwas, was mit Philosophie nichts zu tun hat [...]. und dann immer, wenn ein
anderer etwas Metaphysisches sagen wollte, ihm nachzuweisen, dass er ge-
wissen Zeichen in seinen Sitzen keine Bedeutung gegeben hat [...]. Meine
Satze erlautern dadurch, dass sie der, welcher mich versteht, am Ende als
unsinnig erkennt, wenn er durch sie - auf ihnen - iiber sie hinausgestiegen
ist. (Er muss sozusagen die Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufge-
stiegen ist). Wovon man nicht sprechen kann, dartiiber muss man schweigen”
(TLP 6.53f).

5Vgl. dazu auch I. Lorek, Ludwig Wittgenstein, [in:] Projekt Wikipedia-ORG, http://de.wikipe-
dia.org/wiki/Ludwig Wittgenstein [besucht am 15.2.2016], S. 5.

124



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

Das Subjekt und die Sprache

Fir die Auffassung der Subjektivitat bei Wittgenstein ist also die thera-
peutische Dimension des methodischen Verfahrens bedeutsam. Auch in der
Wissenschaft als solcher kann eine ,,wissenschaftliche Therapie“ darin beste-
hen, dass das bisher Erlangte radikal revidiert bzw. verworfen wird. So er-
offnet sich fiir die epistemischen Subjekte eine vollig neue Perspektive ohne
uberfliissige Belastung des Vergangenen. Dadurch wird der wissenschaftli-
che Raum fiir Besseres frei gemacht. Das Ganze kann offenbar nur auf den
Wunsch von den Subjekten hin zustande kommen, die sich im Zuge ihrer wis-
senschaftlichen Aktivitat einer bestimmten Sprache bedienen, die den Ge-
danken verkleidet (vgl. TLP 4.002). Der Gedanke ist aber der sinnvolle Satz,
und die Gesamtheit der Satze ist die Sprache (vgl. TLP 4f). Im Wesen des Sat-
zes liegt es, dass er uns einen neuen Sinn mitteilen kann (vgl. TLP, 4.027). Die
Problematik des Sinns wurde von Wittgenstein umfassend behandelt. In die-
sem Abschnitt gehen wir lediglich auf folgende Faktoren kurz ein: Subjektlo-
sigkeit, die Bestimmung des Sinns und das Problem von Sagen und Zeigen.

Der sich im Denken Wittgensteins offenbarende therapeutische Drang
fiihrt dazu, dass die These tiber die Subjektlosigkeit als Bedingung sprachli-
chen Sinns eingefiihrt wird. So schreibt Wittgenstein: ,Das denkende, vor-
stellende Subjekt gibt es nicht [...]. Das Subjekt gehort nicht zur Welt, son-
dern es ist eine Grenze der Welt. Wo in der Welt ist ein metaphysisches Sub-
jekt zu merken? Du sagst, es verhalt sich hier ganz wie mit Auge und Gesichts-
feld. Aber das Auge siehst du wirklich nicht. Und nichts am Gesichtsfeld 1asst
darauf schliefden, dass es von einem Auge gesehen wird“ (TLP 5.631f).

Wittgensteins Herabwiirdigung des Subjekts ergibt sich generell aus
seiner Kritik an der kartesianischen Substantialisierung des Ego®. So wird die
These kritisiert, dass das eigentliche Ich in meinem Kérper lebe (vgl. BB 106).
Wittgenstein betont dagegen die Autonomie des Urteils gegeniiber der kon-
stitutiven Leistung des Subjekts. Die Einheit des Urteils verdankt sich allein
der ihm immanenten Form der Abbildung. Darum bemitiht sich Wittgenstein
psychologische Satze als von der Form ,»p«< sagt, dass p“ zu analysieren: ,Es
ist aber klar, dass »A glaubt, dass p«, »A denkt, dass p«, »A sagt p« von der
Form » »p< sagt p« sind: Und hier handelt es sich nicht um eine Zuordnung
von einer Tatsache und einem Gegenstand, sondern um die Zuordnung von
Tatsachen durch Zuordnung ihrer Gegenstdnde. Dies zeigt auch, dass die
Seele - das Subjekt etc. - wie sie in der heutigen oberflachlichen Psychologie

6 R. Descartes vertritt bekanntlich den Substanzdualismus. Es gibt zwei Substanzen: res co-
gitans und res extensa (vgl. z.B. ders., Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie, Meiner,
Hamburg 1994, Med. II und VI).

125



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

aufgefasst wird, ein Unding ist. Eine zusammengesetzte Seele ware namlich
keine Seele mehr” (TLP 5.542f).

Wittgenstein will also klar machen, dass das Verhaltnis zwischen As Ge-
danke bzw. Glaube und dem, worauf sich der Gedanke bezieht, dasselbe Ab-
bildungsverhaltnis ist, wie das zwischen einem Satz und jener Tatsache, de-
ren Bestehen er behauptet. Dies kann man m.E. mit dem Begriff des Fiir-
wahr-Haltens noch plausibler erlautern. So wiirde A genau dann glauben,
dass p der Fall ist, wenn A das, was der Satz ,p“ sagt, flir wahr halt. Demnach
bestiinde die Glaubensbeziehung zwischen dem Satz, der fiir wahr gehalten
wird, und dem Sachverhalt, der durch ihn abgebildet wird. Die semantische
Darstellung der Glaubenszuschreibung hatte dann nicht die Form , A glaubt,
dass p wahr ist“, sondern die Form ,A halt den Satz p fiir wahr”. Da der Ge-
danke ein logisches Bild des Satzes und somit ein Typus des Satzes ist (vgl.
TLP 3.42f), ist es nach Wittgenstein auch nicht erforderlich, fiir die Angabe
des Gedankeninhalts ein Subjekt zu erwdhnen. Die logische Analyse des
sprachlichen Sinns von Aussagen, die sich auf ein Subjekt zu beziehen schei-
nen, erweist diesen Bezug als triigerisch. Im Verlaufe der Analyse wird weder
das Subjekt im Inhalt psychologischer Aussagen erwahnt, noch bedarf es des
Bezugs auf das einfache Subjekt, um die Einheit eines Urteils und damit seine
Bedeutung zu garantieren. Der Sinn einer Glaubenszuschreibung hangt also
nach Wittgenstein von einer Abbildungsbeziehung zwischen einem wie eine
Satztatsache organisierten Glaubenszustand und dem entsprechenden Sach-
verhalt ab. Ein Subjekt, um dessen Glaubenszustand es sich handeln wiirde
und das einfach sein miisste, kann dabei keine Rolle spielen, weil es zusam-
mengesetzt sein miisste, um abzubilden?.

In dem Kontext der Subjektlosigkeit ist die Frage nach der Bestimmung
des Sinns zu stellen, insbesondere im Hinblick auf Bilder und Satze. Wittgen-
stein befasst sich mit der Problematik des Sinns vor allem im Tractatus. Dem
Begriff ,Sinn“ wird hier eine Schliisselposition zugeschrieben, weil er die
Sprache und Welt verbindet. Dariiber hinaus wird die Grenze der Welt durch
die Unterscheidung von Sinn und Unsinn bestimmt. Daher schreibt Wittgen-
stein: ,Was das Bild darstellt, ist sein Sinn. In der Ubereinstimmung oder
Nichtiibereinstimmung seines Sinnes mit der Wirklichkeit besteht seine
Wahrheit oder Falschheit” (TLP 2.221f). Der Sinn eines Bildes, das die Wirk-
lichkeit abbildet, ist also eine Moglichkeit des Bestehens oder Nichtbeste-
hens von Sachverhalten (vgl. TLP 2.201). Wittgenstein betrachtet auch den
Sinn von Satzen und schreibt dazu Folgendes: ,Der Sinn des Satzes ist seine
Ubereinstimmung und Nichtiibereinstimmung mit den Méglichkeiten des

7Vgl. K. Puhl, Subjekt und Kérper: Untersuchungen zur Subjektivitdt bei Wittgenstein und zur
Theorie der Subjektivitdt, Mentis, Paderborn 1999, S. 25f.

126



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

Bestehens und Nichtbestehens der Sachverhalte” (TLP 4.2). Der Satz besitzt
wesentliche und zufallige Ziige. Wahrend man zufallige Ziige daran erkennen
kann, dass sie von besonderer Art der Hervorbringung des Satzzeichens her-
rihren, befahigen wesentliche Ziige dagegen den Satz dazu, seinen Sinn aus-
zudriicken (vgl. TLP 3.34).

Der Begriff ,Sinn“ wird also von Wittgenstein vor allem im Zusammen-
hang mit Satzen diskutiert. Dabei ist es erforderlich, auf zwei Faktoren hin-
zuweisen. Zum einen zeigt sich ein klarer Unterschied zwischen Wittgenstein
und Frege, vor allem in semantischer Hinsicht. Wahrend fiir Frege Satze so-
wohl Sinn als auch Bedeutung besitzen, haben fiir den frithen Wittgenstein
Satze nur Sinn, Namen nur Bedeutung (vgl. TLP 3.3)8. Zum anderen findet der
Begriff, Sinn“ bei Wittgenstein vielfaltige Anwendung, so dass zwischen sinn-
vollen, sinnlosen und unsinnigen Satzen unterschieden wird. Dadurch kann
Wittgenstein die Welt genauer beschreiben. Sinnvolle Satze driicken eine
mogliche Sachlage aus, bei sinnlosen und unsinnigen Satzen ist dies hingegen
nicht der Fall. Wahrend sinnlose Satze keine Verstofie gegen die Logik der
Tatsachen, sondern lediglich deren Grenzfille (die Tautologien und Kontra-
diktionen) darstellen, stehen unsinnige Satze jenseits der Moglichkeit von
Sinn. Tautologien und Kontradiktionen sind in einem besonderen Sinne sinn-
los, da sie jede bzw. keine mogliche Sachlage darstellen, wahrend unsinnige
Satze tiberhaupt keine logisch moglichen Kombinationen von Gegenstand-
verbindungen zulassen. Alle Satze, die sich also nicht - zumindest potentiell
- in Wahrheitsfunktionen auflésen lassen, sind unsinnig (vgl. TLP 4.45f)°. Mit
Hilfe des Begriffs ,Sinn“ der in mannigfachen Variationen auftreten kann,
vermag also Wittgenstein die Welt genauer zu beschreiben, wobei das Meta-
physische, Ethische und Mystische zur Sprache kommen: , Der Sinn der Welt
muss aufderhalb ihrer liegen [...]. Wenn das gute oder bose Wollen die Welt
andert, so kann es nur die Grenzen der Welt dndern, nicht die Tatsachen [...].
Die Welt des Gliicklichen ist eine andere als die des Ungliicklichen. Nicht wie
die Welt ist, ist das Mystische, sondern dass sie ist“ (TLP 6.41f).

Durch die Verwendung des Ausdrucks ,Sinn“ kann Wittgenstein jedoch
nicht nur etwas tiber die Welt sagen, sondern auch zeigen, wie die Welt sei.
Folglich werden das Sagen und Zeigen als begriffliche Entitdten eingefiihrt,

8 Wittgenstein hat zwar die Begriffe ,Sinn“ und ,Bedeutung” von Frege tibernommen, nicht
aber deren Definition. Fiir Frege gilt bekanntlich Folgendes: (1) Sinn - besagt, wie sich ein Satz
bezieht; (2) Bedeutung - besagt, worauf sich ein Satz bezieht.

9Vgl. dazu auch V. Mayer, Der Tractatus als System, [in:] Tractatus logico-philosophicus, hrsg.
von W. Vossenkuhl, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 30f. Wenn es um die Beispiele von sinnlo-
sen/unsinnigen Satzen geht, so gilt Folgendes: (1) Sinnlose Satze - enthalten die Begriffe wie ,Ge-
genstand®, ,Zahl” usf.,, die keinen konkreten Gegenstand bezeichnen; (2) Unsinnige Satze - sind
metaphysische, ethische usf. Sdtze, enthalten die Begriffe wie ,Seele”, ,Gott" usf.

127



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

die dem Subjekt das Verstehen der Welt erheblich erleichtern sollten. Es gilt
vorab grundsatzliche methodische Differenzen im Wirkungsverfahren von
Sagen und Zeigen zu bestimmen. Die Unterscheidung zwischen Sagen und
Zeigen ist fir den frithen Wittgenstein fundamental (vgl. BW 88). Dies kann
man daran erkennen, dass diese Unterscheidung nicht auf aufdere Aspekte
des Symbolismus beschrankt ist, sondern vielmehr ein logisches Fundament
sowie semantische und metaphysische Folgen hat. Das logische Fundament
ist die Kritik an Russells Typentheoriel?, die semantischen Folgen sind an-
hand der Grenzen zwischen sinnvollen und sinnlosen, die metaphysischen
Folgen an der Grenze zwischen sinnvollen und unsinnigen Satzen erkennbar.
Wenn man die Unterscheidung zwischen Sagen und Zeigen nicht beachtet,
ergibt sich folgendes Problem: Es gibt etwas, was durch Satze (d.h. durch
Sprache) gesagt und was nicht durch Satze ausgedriickt, sondern nur gezeigt
werden kann. Dieses Zeigen ist weder durch Sagen noch durch andere Arten
deskriptiver Bezugnahme ersetzbar. Die verwendeten sprachlichen Mittel
zeigen allein nichts. Das Problem ist kein philosophisches, sondern ein logi-
sches. Wittgensteins Losung besteht darin, dass er das deontische Prinzip
des Zeichengebrauchs formuliert: Ein Symbol darf nur das ausdriicken, was
es ausdrucken kann. Dasselbe gilt auch fiir Satze. Wenn wir also feststellen,
was Satze oder Symbole ausdriicken oder sagen kénnen, wissen wir auch,
was sie nicht sagen konnen, und was wir deswegen mit ihnen auch nicht sa-
gen diirfen.

Den Unterschied zwischen Sagen und Zeigen kann man auch durch ein-
fache Beispiele verdeutlichen. Dass eine Person z.B. moralisch gut ist, kann
gesagt werden. Aber die wiederholte Bejahung oder Verneinung andert
nichts daran, dass sie es auch tatsachlich ist. Denn das hat sie mit ihrem Han-
deln gezeigt. Solange es sich nicht gezeigt hat, sind alle bejahenden oder ver-
neinenden Behauptungen nur Hypothesen; und wenn es sich gezeigt hat,
sind jene Behauptungen entweder redundant oder falsch. Im Anschluss an
Wittgenstein konnen wir nun Folgendes sagen: Ob es wahr ist, dass jemand
moralisch gut ist oder einen anderen liebt, zeigt sich. Verhalten und Handeln
haben hier eine verifizierende Kraft. Das Handeln begriindet die Zuschrei-
bung einer Eigenschaft. Bei der Sprache geht es hingegen nicht um eine Veri-
fizierung, sondern um die blof3e Darstellung oder den Aufweis des Sinns (vgl.
TLP 4.022f).

Trotz des grundlegenden Unterschieds zwischen Sagen und Zeigen lasst
sich jedoch zugleich feststellen, dass diese beiden Entitaten im Hinblick auf

10 Russells Typentheorie besagt, dass man in Paradoxien, Widerspriiche, Antinomien gera-
ten kann, wenn man die Ebenen der Aussagen vermischt. Die Idee dieser Theorie ist also die Un-
terscheidung zwischen verschiedenen Aussagenebenen, z.B. Objektsprache und Metasprache.

128



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

ihre logische Form in einem Erganzungsverhaltnis stehen. Darum schreibt
Wittgenstein: ,Der sinnvolle Satz sagt etwas aus, und sein Beweis zeigt, dass
es so ist; in der Logik ist jeder Satz die Form eines Beweises“ (TLP 6.1264).
Genauer formuliert handelt es sich dabei um ein Abhdngigkeitsverhaltnis. Ei-
nerseits hangt also das Sagen davon ab, dass sich im Satz all das zeigt, was
eine Darstellung der Wirklichkeit moglich macht; das Zeigen ermoglicht das
Sagen. Andererseits ist das Zeigen nur indirekt tiber das Sagen thematisier-
bar; ohne das Sagen wiissten wir nicht, was Zeigen heifst. Schlief3lich genief3t
das Sagen in einer wesentlichen Hinsicht Sonderstellung, wenn Wittgenstein
sagt, dass alles, was sich aussprechen lasst, klar aussprechen lasst (vgl. TLP
4.116)11.

Das Problem der Intentionalitat

Wenn Wittgenstein in seinem Tractatus behauptet, dass das Bild jede
Wirklichkeit, deren Form es hat, abbilden kann (vgl. TLP 2.171), begibt er
sich damit auf das Gebiet der Intentionalitat, die als eines der klassischen
Probleme innerhalb der philosophischen Debatte angesehen wird. Dieses
Problem wollen wir hier aus dreierlei Sicht kurz verfolgen, namlich aus Sicht
der Bildtheorie, des Wortes und Gegenstandes, und des Benennens und Mei-
nens.

Wenn das Bild ein Modell der Wirklichkeit ist (vgl. TLP 2.12), dann heif3t
es auch, dass man etwas iiber die Wirklichkeit mit Hilfe von Bildern sagen
und zeigen kann. So entsteht eine dufserst komplexe Sachlage, die man in der
Wittgenstein-Forschung als ,Bildtheorie“ bezeichnet. Die Struktur der Bild-
theorie besteht aus drei grundlegenden Entitaten: der Wirklichkeit, des Bil-
des und der abbildenden Beziehung (Intentionalitat). Wittgenstein schreibt
dazu Folgendes: ,Das Bestehen und Nichtbestehen von Sachverhalten ist die
Wirklichkeit. (Das Bestehen von Sachverhalten nennen wir auch eine posi-
tive, das Nichtbestehen eine negative Tatsache)“ (TLP 2.06). ,Wir machen
uns Bilder der Tatsachen. Das Bild stellt die Sachlage im logischen Raum, das
Bestehen und Nichtbestehen von Sachverhalten, vor (TLP 2.1f). ,Die Ele-
mente des Bildes vertreten im Bild die Gegenstdande. Das Bild besteht darin,
dass sich seine Elemente in bestimmter Art und Weise zueinander verhalten.
Das Bild ist eine Tatsache. Der Zusammenhang der Elemente des Bildes heifdt
seine Struktur und ihre Moglichkeit seine Form der Abbildung. Die Form der
Abbildung ist die Moglichkeit, dass sich die Dinge so zueinander verhalten,
wie die Elemente des Bildes. Zum Bild gehort auch die abbildende Beziehung,

11Vgl. dazu W. Vossenkuhl, Sagen und Zeigen. Wittgensteins ,,Hauptproblem®, [in:] Tractatus
logico-philosophicus, hrsg. von ders., Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 45f, 58f.

129



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

die es zum Bild macht. Die abbildende Beziehung besteht aus den Zuordnun-
gen der Elemente des Bildes und der Sachen. Im Bild und Abgebildeten muss
etwas identisch sein, damit das eine liberhaupt ein Bild des anderen sein
kann (vgl. TLP 2.131f). Das Bild enthalt die Moglichkeit der Sachlage, die es
darstellt, und stimmt mit der Wirklichkeit tiberein oder nicht; es ist wahr o-
der falsch. Was das Bild darstellt, ist sein Sinn. Um zu erkennen, ob das Bild
wahr oder falsch ist, miissen wir es mit der Wirklichkeit vergleichen. Das lo-
gische Bild der Tatsachen ist Gedanke. Die Gesamtheit der wahren Gedanken
ist ein Bild der Welt. Der Gedanke enthalt die Moglichkeit der Sachlage, die
er denkt. Was denkbar ist, ist auch moglich (vgl. TLP 2.203f). ,Im Satz driickt
sich der Gedanke sinnlich wahrnehmbar aus“ (TLP 3.1).,Der Satz ist das Bild
der Wirklichkeit [...]“ (TLP 4.01). ,Nur dadurch kann der Satz wahr oder
falsch sein, indem er ein Bild der Wirklichkeit ist” (TLP, 4.06).

Wittgensteins Bildtheorie hat also die Aufgabe, die Natur der Beziehung
eines Gedanken (Satzes) zur Wirklichkeit zu klaren. Das Wesen eines Gedan-
ken besteht darin, die Wirklichkeit abzubilden, indem er eine mogliche Sach-
lage (d.h. eine Moglichkeit des Bestehens und Nichtbestehens von Sachver-
halten) darstellt. Welche Sachverhalte moglich sind, ist bestimmt durch die
Natur der Gegenstande, die als Bestandteile dieser Sachverhalte auftreten.
Den Kern der Bildtheorie stellt eine notwendige Ubereinstimmung von Den-
ken, Sprache und Wirklichkeit dar. Das ist die Bedingung der Moglichkeit der
Darstellung von der Sachlage. Die Originalitat der Bildtheorie zeigt sich aber
erst mit folgender Frage: Wie kann eine Verbindung von Zeichen, die in ihr
Gegenstande reprasentieren, darstellen, wie sich die reprasentierten Dinge
in Wirklichkeit zueinander verhalten.

Diese Frage weist ein (Haupt-) Problem auf, das die Bildtheorie zu 16sen
hatte und das gleichzeitig der Schliissel zu ihrem Verstandnis ist: Wie kann
ein Bild darstellen, was der Fall ist, wenn es wahr ist, unabhangig von seiner
Wahr- oder Falschheit (vgl. TLP 2.22). Der ratselhafte Kern dieses Problems
ist offenbar das alte Problem, wie man das denken kann, was nicht der Fall
ist, bzw. sagen kann, wie es sich nicht verhalt. Denn was A denkt oder sagt,
wenn er denkt oder sagt, dass p, ist etwas, das der Fall ist, wenn As Gedanke
oder Satz wahr ist. Wenn A denkt oder sagt, dass das und das - so und so -
ist, dann denkt oder sagt er, dass das und das - so und so - ist. Kraft seines
Inhalts (Sinns) reicht der Gedanke oder Satz bis zur Wirklichkeit, wie Witt-
genstein es formuliert (vgl. TLP 2.151f). Wenn wir z.B. denken, dass Robert
LewandowskKi fiir den FC-Bayern spielt, und unser Gedanke ist wahr, dann ist
das, was wir denken, der Fall; es ist eine Tatsache. Wie kann aber dann ein
Gedanke oder Satz kraft seines Inhalts (bzw. Sinns) bis zur Wirklichkeit rei-
chen, unabhangig davon, ob er wahr oder falsch ist? Denn wenn der Gedanke,

130



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

dass p, bzw. der Satz ,p“ falsch ist, dann existiert die Tatsache, dass p, nicht.
Wie, so lautet nun das Problem, konnen wir dann aber denken, was nicht der
Fall ist? Und wie konnen wir sagen, wie es sich nicht verhalt?

Nach Wittgenstein liegt die Losung zum Problem der Unabhangigkeit
des Gedankeninhalts oder Satzsinns von den Tatsachen in der Erkenntnis,
dass ein Gedanke oder Satz das, was der Fall ist, wenn er wahr ist, abbildet.
Er bildet also die Tatsache ab, die ihn wahrmacht, indem er etwas darstellt,
was der Fall, was aber auch nicht der Fall sein kann: eine Moglichkeit des
Bestehens und Nichtbestehens von Sachverhalten (d.h. eine mogliche Sach-
lage) (vgl. TLP 2.20f). Diese Erkenntnis beruht Wittgenstein zufolge auf der
Einsicht, dass die Moglichkeit, etwas zu denken oder zu sagen, was der Fall
oder nicht der Fall sein kann, nur zu verstehen ist, wenn man sich von dem
Missverstandnis befreit, dass ein Gedanke oder ein Satz als ganzer in dersel-
ben Beziehung zu dem von ihm Reprasentierten steht wie seine Elemente,
d.h. dass er das, was er darstellt, vertritt. Nur die Bildelemente vertreten et-
was, was ihnen aufderhalb des Bildes entspricht, nicht aber die Verbindung
der Bildelemente. Die Realitat, die dem Inhalt eines Gedanken bzw. dem Sinn
eines Satzes entspricht, besteht also in nichts anderem als den Bestandteilen
der dargestellten Sachlage, d.h. den Gegenstanden, von denen der Gedanke
bzw. Satz handelt (vgl. TB 120). Um zu verstehen, wie das Bild als ganzes
darstellt, was es darstellt, muss man unbedingt begreifen, dass auch ein Bild,
ebenso wie das Abgebildete, eine Tatsache ist, d.h. etwas, das der Fall ist (vgl.
TLP 2f)12,

Die Relevanz der Intentionalitatsproblematik, die Wittgenstein im Kon-
text seiner Bildtheorie behandelt, und die die grundlegende Frage aufwirft,
was einen Gedanken zu einem Gedanken liber einen bestimmten Gegenstand
mache, zeigt sich noch deutlicher, wenn man das Verhaltnis zwischen Wort
und Gegenstand betrachtet. Diese beiden Entitiaten (d.h. Wort und Gegen-
stand) stellen im Grunde die Struktur der abbildenden Beziehung dar. So
schreibt Wittgenstein in den Tagebiichern, dass der Name den Gegenstand
vertrete (vgl. TB 128). Im Tractatus finden wir schon eine genauere Beschrei-
bung: Ein Name steht fiir ein Ding, ein anderer fiir ein anderes Ding, und un-
tereinander sind sie verbunden. Das Ganze stellt — wie ein lebendes Bild -
den Sachverhalt vor (vgl. TLP 4.0311). Schlief3lich bemiiht sich Wittgenstein
in den Philosophischen Untersuchungen diese Konstellation aus semantischer
Sicht zu beleuchten, wobei der Anschluss an Augustinus gesucht wird: ,[...]
Die Worter der Sprache benennen Gegenstinde - Satze sind Verbindungen

12 Vgl. dazu auch E. Ammereller, Die abbildende Beziehung. Zum Problem der Intentionalitdt
im ,Tractatus®, [in:] Tractatus logico-philosophicus, hrsg. von W. Vossenkuhl, Akademie-Verlag,
Berlin 2001, S. 113f.

131



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

von solchen Benennungen. In diesem Bild von der Sprache finden wir die
Wurzeln der Idee: Jedes Wort hat eine Bedeutung. Diese Bedeutung ist dem
Wort zugeordnet. Sie ist der Gegenstand, fiir welchen das Wort steht. Von
einem Unterschied der Wortarten spricht Augustinus nicht [...]. Denke nun
an diese Verwendung der Sprache: Ich schicke jemand einkaufen. Ich gebe
ihm einen Zettel, auf diesem stehen die Zeichen: »fiinf rote Apfel«. Er tragt
den Zettel zum Kaufmann; der 6ffnet die Lade, auf welcher das Zeichen »Ap-
fel« steht; dann sucht er in einer Tabelle das Wort »rot« auf und findet ihm
gegeniiber ein Farbmuster; nun sagt er die Reihe der Grundzahlworter [...]
bis zum Worte »fiinf« und bei jedem Zahlwort nimmt er einen Apfel aus der
Lade, der die Farbe des Musters hat [...]. Wie weif3 er aber, wo und wie er das
Wort >rot< nachschlagen soll und was er mit dem Wort »fiinf« anzufangen
hat? [...] Was ist aber die Bedeutung des Wortes »fiinf«?“ (PU §1).

Die Antwort auf diese letzte Frage Wittgensteins lautet vorab: Die Be-
deutung des Wortes »fiinf« ist der Gegenstand, auf den es sich bezieht; im
Hinblick auf das obige Beispiel: es sind »fiinf rote Apfel« (vgl. TLP 4.0311).
Dann konnen wir diese Antwort erheblich prazisieren: ,[...] Die Bedeutung
eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache [...]“ (PU §43). Das Sprachspiel
des Apfelkaufens hat also die eigentliche Verwendung von Zahlwoértern deut-
lich gemacht (vgl. PU §1). Ein indexikalischer Ausdruck wie ,dorthin“ wird
dagegen ganz anders verwendet. Worauf er sich jeweils bezieht, muss nam-
lich fiir jede AuRerung neu bestimmt werden, z.B. durch eine Handbewegung.
Wenn man also darauf besteht, dass sich alle Worter auf einen Gegenstand
beziehen (miissen), dann werden solche grundlegenden Unterschiede im Ge-
brauch und dadurch in der Bedeutung der Worter vermischt. Anders formu-
liert: Wenn die Bedeutung eines Wortes darin bestiinde, dass es einen Ge-
genstand bezeichnet, so ware ein Wort, das keinen Gegenstand bezeichnet,
bedeutungslos. Demnach wiirde durch die Vernichtung eines Gegenstandes
der Name dieses Gegenstandes seine Bedeutung verlieren. Satze, die diesen
nunmehr bedeutungslosen Namen enthalten, wiirden damit unsinnig. Diese
Ansicht finden wir noch im Tractatus (vgl. TLP 3.22). Der spate Wittgenstein
befasst sich zudem mit der These, dass zuweilen Dinge, denen wir einen Na-
men gegeben haben, wirklich zerstort werden und aufhdren zu existieren,
ohne dass dadurch ihre Namen schlagartig ihre Bedeutung verlieren (vgl. PU
§41). Betrachten wir nun folgendes Beispiel: Napoleon Bonaparte gibt es
nicht mehr, aber der Ausdruck ,Napoleon Bonaparte“ hat dadurch keines-
wegs seine Bedeutung eingebiifdt. Andernfalls konnte man auch nicht sinn-
voll behaupten, dass es Napoleon Bonaparte nicht mehr gibt. Wie lasst sich
das also mit der Gegenstandtheorie vereinbaren? In den PU §57 wird diese
Konstellation noch zugespitzt: ,Etwas Rotes kann zerstort werden, aber Rot

132



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

kann nicht zerstort werden, und darum ist die Bedeutung des Wortes >rot«
von der Existenz eines roten Dinges unabhangig [...]“13.

Das Verhaltnis zwischen Wort und Gegenstand lasst sich auf verschie-
denen Wegen bestimmen, insbesondere aus Sicht des Bedeutungsbegriffs.
Das epistemische Subjekt kann dies etwa durch Benennen und Meinen ver-
folgen, die auch durch eine handfeste intentionale Ausrichtung gekennzeich-
net sind. Daher schreibt Wittgenstein: Man meint, das Lernen der Sprache
bestehe darin, dass man Gegenstande benennt: Menschen, Formen, Farben,
Schmerzen, Stimmungen, Zahlen etc. Das Benennen ist etwas Ahnliches wie
einem Ding ein Namentédfelchen anheften. Man kann das eine Vorbereitung
zum Gebrauch eines Wortes nennen. Wir benennen Dinge und kénnen tber
sie reden (vgl. PU §§26f). ,[...] Wir konnen sagen: Nach der Benennung fragt
nur der sinnvoll, der schon etwas mit ihr anzufangen weif3 [...]“ (PU §31).
,Was ist die Beziehung zwischen Namen und Benanntem? [...]“ (PU §37). Be-
nennen und Beschreiben stehen nicht auf der gleichen Ebene: Das Benennen
isteine Vorbereitung zur Beschreibung (vgl. PU, §49).,,Aber meinen wir denn
nicht wenigstens etwas ganz Bestimmtes, wenn wir auf eine Farbe hin-
schauen und den Farbeindruck benennen? [...]“ (PU §276).

Das Gegenstiick des Meinens ist natiirlich das Verstehen. Wenn im
Geiste des Sprechenden der Vorgang des Meinens ablauft, dann muss der Zu-
horer diesen Vorgang erraten, also gewissermafien reproduzieren. Das Ver-
stehen erscheint demnach als im Wesentlichen dasselbe wie das Meinen, nur
eben passiv nachgeahmt. Worin besteht aber der geistige Vorgang des Mei-
nens? Wie stellt man es an, die Farbe oder die Form zu meinen? Die klassi-
sche Antwort wiirde wohl lauten: Es gehe darum, die Aufmerksamkeit auf
die Farbe oder die Form zu konzentrieren. Wenn Wittgenstein fragt, wie dies
vor sich gehen konne, so beantwortet er diese Frage, indem er eine Liste von
Fillen angibt, in denen man die Aufmerksamkeit auf die Farbe richtet, z.B.
beim Farbenvergleichen, Farbenmischen, bei Wetterbeobachtungen, bei as-
thetischen Betrachtungen, bei der Erklarung eines Lichtsignals usf. (vgl. PU
33).

Das Wort ,Meinen“ ist also ein Ausdruck der Absicht. Verstehen, was je-
mand mit seinen Worten meint, bedeutet verstehen, was er will oder wollte.
Aber Wollen oder Beabsichtigen ist kein empirischer Vorgang. Wenn ich ein
Glas abspiile, so tue ich das mit der Absicht, dass es sauber werde. Das be-
deutet aber nicht, dass ich hier gleichzeitig zwei Tatigkeiten ausfiihre: Spiilen

13 Vgl. dazu auch S. Schroeder, Wittgenstein lesen..., S. 64f.

133



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

und Beabsichtigen. Das Beabsichtigen ist nicht etwas, das wahrend des Sptu-
lens in meinem Kopf ablauftl4. Welche Folgen hat diese Konstellation fiir die
weitere Betrachtung der Subjektivitat?

Das denkende, sich vorstellende und bewusste Subjekt

Der Begriff des Meinens eroffnet uns eine neue epistemische Perspek-
tive bei der Betrachtung der Subjektivitatsproblematik dadurch, dass er un-
sere Aufmerksamkeit auf das komplexe Gebiet des Denkens richtet. Wittgen-
stein formuliert dies folgendermafden: ,»Denken muss etwas Einzigartiges
sein«. Wenn wir sagen, meinen, dass es sich so und so verhalt, so halten wir
mit dem, was wir meinen, nicht irgendwo vor der Tatsache: sondern meinen,
dass das und das - so und so - ist. Man kann aber dieses Paradox (welches ja
die Form einer Selbstverstandlichkeit hat) auch so ausdriicken: Man kann
denken, was nicht der Fall ist“ (PU §95).

Diese von Wittgenstein formulierte epistemische Konstellation lasst
sich mit dem Blick auf Kant verdeutlichen, der den Begriff des Fiirwahrhal-
tens ins Spiel bringt. Das Fiirwahrhalten ist nach Kant eine Begebenheit im
menschlichen Verstand, die auf objektiven Griinden beruht und zugleich sub-
jektive Ursachen des Urteilenden erfordert. Wenn das Fiirwahrhalten fiir je-
des verniinftige Subjekt gilt und der Grund des Fiirwahrhaltens objektiv hin-
reichend ist, so wird das Fiirwahrhalten als Uberzeugung bezeichnet. Das
Fliirwahrhalten, also die subjektive Giiltigkeit des Urteils in Beziehung auf die
zugleich objektiv geltende Uberzeugung, weist drei Stufen auf: Meinen, Glau-
ben und Wissen. Meinen ist ein mit dem Bewusstsein sowohl subjektiv als
auch objektiv unzureichendes Flirwahrhalten. Wenn das Fiirwahrhalten nur
subjektiv zureichend ist und zugleich fiir objektiv unzureichend wird, dann
heifdt es Glauben. Das sowohl subjektiv als auch objektiv zureichende Fiir-
wahrhalten heifdt schlief3lich das Wissen (vgl. KrV B, 848f)15.

Das Erlangen der hochsten Stufe des Fiirwahrhaltens (d.h. Wissens) ver-
langt also von den epistemischen Subjekten - diese Uberzeugung teilt auch
Wittgenstein, wie wir dies noch sehen werden - breit angelegtes wissen-
schaftliches Engagement, das durch diverse im Bewusstsein fundierte Fakto-
ren begleitet wird und sich ferner auf das Praktische und zum Teil auch auf
das Metaphysische durchaus auswirken kann. Da das Denken fiir Wittgen-
stein der Schliissel zum Verstehen der Subjektivitit ist, wird es meist im Kon-
text anderer Begriffe betrachtet. So konnen wir in den Philosophischen Unter-
suchungen lesen: ,Um die Bedeutung des Wortes »denken« klar zu werden,

14Vgl. Ebd,, S. 83f.
15 Vgl. dazu auch K. Rynkiewicz, Der Umgang mit Wissen heute..., S. 162.

134



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

schauen wir uns selbst beim Denken zu: Was wir da beobachten, werde das
sein, was das Wort bedeutet! [...] Aber so wird dieser Begriff eben nicht ge-
braucht. (Es ware ahnlich, wenn ich, ohne Kenntnis des Sprachspiels, durch
genaues Beobachten des letzten Zuges einer Schachpartie herausbringen
wollte, was das Wort »mattsetzen« bedeutet” (PU §316). Wenn wir denkend
sprechen oder auch schreiben, so werden wir im Allgemeinen nicht sagen,
wir dachten schneller als wir sprechen; sondern der Gedanke erscheint hier
vom Ausdruck nicht abgelost. Andererseits redet man aber von der Schnelle
des Gedankens: Wie ein Gedanke uns blitzartig durch den Kopf geht, wie
Probleme uns mit einem Schlage klar werden etc. (vgl. PU §318f). Kann man
denken, ohne zu reden? Und was ist Denken? Nun denkst du nie? Kannst du
dich nicht beobachten und sehen, was da vorgeht? Das sollte doch einfach
sein. Wenn jemand im Verlaufe eines Gedankengangs eine Messung ausfiihrt,
hat er das Denken unterbrochen, wenn er beim Messen nicht zu sich selbst
spricht? (vgl. PU §§327f). Ist Denken eine Art Sprechen? Man mdéchte sagen,
es ist das, was denkendes Sprechen vom gedankenlosen Sprechen unter-
scheidet. Und da scheint es eine Begleitung des Sprechens zu sein. Ein Vor-
gang, der vielleicht auch etwas anderes begleiten, oder selbstindig ablaufen
kann (vgl. PU §330). Aber konnten wir uns nicht vorstellen, dass Gott einem
Papagei plotzlich Verstand schenkte, und dieser nun zu sich selbst redete
(vgl. PU §346). Wie weif3 ich von meiner Vorstellung her, wie die Farbe wirk-
lich ausschaut? Die Vorstellung muss ihrem Gegenstand ahnlicher sein als je-
des Bild: Denn wie dhnlich ich auch das Bild dem mache, was es darstellen
soll, es kann immer noch das Bild von etwas anderem sein. Aber die Vorstel-
lung hat es in sich, dass sie die Vorstellung von diesem und von nichts ande-
rem ist. Man konnte so dahin kommen, die Vorstellung als ein Uber-Bildnis
anzusehen. Konnte man sich vorstellen, dass ein Stein Bewusstsein hitte
(vgl. PU §§388f). Aber kann ich mir nicht denken, die Menschen um mich
herum seien Automaten und haben kein Bewusstsein, wenn auch ihre Hand-
lungsweise die gleiche ist wie immer (vgl. PU §420).

Die angesprochenen Passagen des spaten Wittgensteins zeigen also
ganz deutlich, dass das Denken bei den Subjekten einerseits der grundle-
gende Akt kognitiver Aktivitit sei, andererseits immer in der Begleitung der
anderen Phanomene wie Sprechen, Schreiben, Vorstellen usw. auftrete, wel-
che dann fiir Wittgenstein als Entitdten zur Veranschaulichung der komple-
xen Gebrauchsstruktur des Denkprozesses gelten. So versucht Wittgenstein
vor allem klar zu machen, dass das Bild vom inneren Vorgang die natiirliche
Ansicht dariiber bestimmt, was Denken sei. Es spielt sich im Geiste ab. Wenn
man mehr dartiber erfahren will, muss man es eben naher beobachten. Dar-

135



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

liber hinaus hat Wittgenstein bereits frither gezeigt, dass der bezeichnete Ge-
genstand (oder Vorgang) nicht mit der Bedeutung des Wortes gleichgesetzt
werden darf (vgl. PU §40). So stellt sich auch die Frage: Warum lasst sich
dann die Bedeutung des Wortes ,mattsetzen“ nicht durch Beobachten des
Mattsetzens erlernen? Das Bewegen einer hélzernen Figur ist natiirlich nur
dann ein Mattsetzen, wenn die tibrigen Figuren sich in bestimmten Positio-
nen befinden. Das ist jedoch nicht der entscheidende Punkt, denn die ge-
samte Position auf dem Brett lasst sich auch durch genaues Beobachten her-
ausbringen. Was sich aber der noch so genauen Beobachtung einer solchen
Konstellation nicht erschliefdt, ist die konventionelle Bedeutung dieser auf
einem Brett verteilten holzernen Figuren. Dass der schwarze Konig in dieser
Position bewegungsunfahig ist und dass dies einen Triumph fiir den Fiihrer
der weifden Steine bedeutet, lasst sich der physischen Konfiguration der
Holzstiicke nicht entnehmen; man muss vielmehr die Regeln kennen.

In dem Kontext zeigt Wittgenstein ganz klar, dass das Wort , denken”
nicht so wie etwa das Wort ,schreiben“ funktioniert, obwohl das Letztere
dem Ersteren auch folgen kann: Denn das Gedachte kann in der Form des
Geschriebenen durchaus auftreten. Wenn ich also schreibe, dass es morgen
wahrscheinlich regnen werde, so ist dieser Inhalt vollstandig fixiert und ab-
lesbar. Wenn ich dagegen denke, dass es morgen wahrscheinlich regnen
werde, so braucht es in meinem Bewusstsein keine solche ablesbare Darstel-
lung des Gedanken zu geben. Was sich dort befindet, ahnelt zumeist eher ei-
ner privaten Kurznotiz: etwa ein paar schragen Strichen, die fiir mich in die-
sem Fall bedeuten, dass es morgen wahrscheinlich regnen werde, aber unter
anderen Umstdnden auch etwas ganz anderes bedeuten konnten. Wittgen-
stein ist der Meinung, dass erst der Gebrach diese Kurznotiz zu einer Zusam-
menfassung dieses Gedanken macht (vgl. PU §319). Der Begriff des Denkens
wird also wie folgt gebraucht: Was ich denke, ist, was ich aufrichtig als mei-
nen Gedanken angeben kann und was sich dann moéglicherweise auch in mei-
nem weiteren Verhalten ausdriickt!®. Diese Gedanken-Konstellation wird zu-
dem durch das Wollen und Empfinden erheblich beeinflusst.

Das Gedachte kann nicht nur in die Tat umgesetzt werden - dazu ist of-
fenbar das Wollen erforderlich, sondern es wird auch von den Subjekten je-
weils erlebt. Dies ist also eine grundlegende Erfahrung von den epistemi-
schen Subjekten. Darum kann Wittgenstein schreiben: ,»Das Wollen ist auch
nur eine Erfahrung«, moéchte man sagen (der »Wille« auch nur »Vorstel-
lung«). Er kommt, wenn er kommt, und ich kann ihn nicht herbeifiihren [...].
Womit vergleiche ich das Wollen, wenn ich dies sage? Von der Bewegung
meines Armes, z.B., wiirde ich nicht sagen, sie komme, wenn sie komme, etc.

16 Vgl. S. Schroeder, Wittgenstein lesen..., S. 162f.

136



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

Und hier ist das Gebiet, in welchem wir sinnvoll sagen, dass uns etwas nicht
einfach geschieht, sondern dass wir es tun. »Ich brauche nicht abwarten, bis
mein Arm sich heben wird - ich kann ihn heben« [...] (PU §§611f). In dem
Sinne, in welchem ich liberhaupt etwas herbeifiihren kann (etwa Magen-
schmerzen durch Uberessen), kann ich auch das Wollen herbeifiihren. In die-
sem Sinne fithre ich das Schwimmen-Wollen herbei, indem ich ins Wasser
springe. Ich wollte wohl sagen: ich konnte das Wollen nicht wollen; d.h. es
hat keinen Sinn vom Wollen-Wollen zu sprechen. »Wollen« ist nicht der
Name fiir eine Handlung und also auch fiir keine willktrliche [...] (PU §613).
Das wollende Subjekt stellt man sich hier als etwas Masseloses (Tragheitslo-
ses) vor; als einen Motor, der in sich selbst keinen Tragheitswiderstand zu
liberwinden hat [...] (vgl. PU §618). [...] Erst wenn man ihn [=den Finger]
fiihle, konnte der Wille wissen, wo er anzufangen habe [...]. Man mochte sa-
gen: »Wie soll ich denn wissen, wo ich mit dem Willen anzupacken habe,
wenn das Gefiihl nicht die Stelle bezeichnet?« Aber wie weifd man denn, wenn
das Geftihl da ist, wohin ich den Willen zu lenken habe? [...] (PU, §617). [...]
Ware aber auch eine Sprache denkbar, in der Einer seine inneren Erlebnisse
— seine Gefiihle [...] - fiir den eigenen Gebrauch aufschreiben, oder ausspre-
chen konnte? Konnen wir denn das in unserer gewohnlichen Sprache nicht
tun? [...]. Wie beziehen sich Worter auf Empfindungen? [...]. Inwiefern sind
nun meine Empfindungen privat? Nun, nur ich kann wissen, ob ich wirklich
Schmerzen habe; der Andere kann es nur vermuten. Das ist in einer Weise
falsch, in einer anderen unsinnig. Wenn wir das Wort »wissen« gebrauchen,
wie es normalerweise gebraucht wird [...], dann wissen es Andere sehr hau-
fig, wenn ich Schmerzen habe. Ja, aber doch nicht mit Sicherheit, mit der ich
selbst es weifd! Von mir kann man tiberhaupt nicht sagen [...], ich wisse, dass
ich Schmerzen habe. Was soll es denn heifden - aufder etwa, dass ich Schmer-
zen habe? Man kann nicht sagen, die Andern lernen meine Empfindungen nur
durch mein Benehmen, - denn von mir kann man nicht sagen, ich lernte sie.
Ich habe sie. Das ist richtig: es hat Sinn, von Andern zu sagen, sie seien im
Zweifel dariber, ob ich Schmerzen habe; aber nicht es von mir selbst zu sa-
gen (PU §§243f). Der Satz »Empfindungen sind privat« ist vergleichbar dem
»Patience spielt man allein«“ (PU §248).

Flr Wittgenstein scheint also das Wollen zundachst ein psychisches Er-
eignis in unserem Geiste zu sein. Dabei gilt, dass unsere alltagspsychologi-
schen Ausdriicke (Empfindung, Gedanke, Wollen usf.) fiir Vorkommnisse in
unserem Geiste stehen. Wenn nun aber das Wollen ein inneres Ereignis ist,
so stellt sich die Frage, ob wir dieses Ereignis kontrollieren konnen. Kann ich
das Wollen wollen? Nehmen wir an, ich sitze gemiitlich im Sessel und denke

137



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

unlustig daran, dass der Rasen gemaht werden miisste. Ich will nicht den Ra-
sen mahen, ich will lieber ein Buch lesen. Stiinde es in meiner Macht, das zu
andern? Konnte ich es herbeifiihren, dass ich den Rasen mahen will? An-
scheinend nicht. Das klingt paradox. Wie kann das Wollen eine blofse Erfah-
rung sein? Ist es nicht gerade das Gegenteil von passiver Erfahrung?

Bei genauerem Hinsehen lasst sich hier feststellen, dass Wittgenstein
auf Schopenhauers Hauptwerk Die Welt als Wille und Vorstellung anspielt.
Die Welt als Vorstellung ist unsere Erfahrung der Welt in Raum und Zeit. Wir
sind jedoch nicht nur passive Beobachter des Geschehens, sondern finden in
uns (und indirekt auch in anderen) einen Willen. Schopenhauer behauptet
sogar, dass sich auch in Pflanzen und Naturkraften ein Wille zeige, wobei das
Wort ,Wille“ freilich in einem weiteren Sinne gebraucht wird. So gesehen er-
scheint die Welt als Wille. Wahrend aber Schopenhauer den Willen zu verge-
genstandlichen (bzw. personifizieren) und in einem raum- und zeitlosen
(metaphysischen) Jenseits anzusiedeln sucht!’, betrachtet Wittgenstein den
Willen (hier) aus psychologischer Sicht. So wird auch klar, dass es ihm nur
um das Wollen geht, das sich in willentlichen Handlungen offenbart. Die
Frage ist also, was eine willentliche Handlung von einem blof3en Geschehen
unterscheidet. Das Wollen wird zudem auch als Synonym von ,wiinschen”
verwendet (vgl. PU §616). In diesem Sinne kénnte ich auch wollen, dass ich
jetzt den Rasen mahen wolle. Das bedeutet, ich konnte mir wiinschen, so ver-
anlagt zu sein, dass mir das Rasenmahen einfach Spafd macht. Bei dem Wol-
len dagegen, das eine willentliche Handlung auszeichnet, ergibt die Rede vom
Wollen-Wollen keinen Sinn8.

Bei der Analyse von Empfindungen, die das epistemische Leben von
Subjekten mit beeinflussen, handelt es sich grundsatzlich um das sogenannte
,Privatsprachen-Argument”, das auch als Wittgensteins (indirekte) Kritik an
Descartes verstanden und im Kontext der klassischen metaphysischen Posi-
tion (des Solipsismus) betrachtet werden kann. Dabei ist jedoch zu betonen,
dass es in erster Linie nicht darum gehe, ob eine private (d.h. nur einem ein-
zigen Menschen verstandliche) Sprache moglich sei. Es geht vielmehr um die
Worter, die wir zum Bezeichnen von Empfindungen verwenden, sowie um
die Frage, ob es sich dabei um Namen von inneren Gegenstanden (d.h. Erleb-
nissen in der Privatsphare unseres Bewusstseins) handele. Damit wird offen-
bar das Augustinische Bild der Sprache erneut ins Spiel gebracht, demnach

17 Vgl. A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Dt. Taschenbuch-Verlag, Miin-
chen 1998, S. 1f.

18Vgl. S. Schroeder, Wittgenstein lesen..., S. 182f. Allerdings wird manchmal vom Wiinschen-
Wiinschen gesprochen, d.h. von den ,Wiinschen zweiter Stufe®. So kann ich sagen: ,Ich wiinsche
mir, dass ich mir etwas wiinsche” (vgl. etwa Harry Frankfurt).

138



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

Worter Namen von Gegenstanden sind (vgl. PU §1). Um die Bedeutung eines
Wortes zu kennen, miisse man wissen, welchen Gegenstand es bezeichnet
(vgl. PU §264). Wenn wir dieses Bild jetzt auf Worter fiir Gefiihle oder Emp-
findungen anwenden, so konnen wir auch sagen, dass es sich auch bei diesen
um Gegenstande handle (vgl. PU §§293f). Freilich geht es hier nicht um raum-
liche Gegenstinde wie Autos oder Hauser, sondern um Vorkommnisse im
Geiste eines Menschen. Diese Innenwelt des Bewusstseins wird als getrennt
und generell unabhdngig von der raumlichen Auféenwelt gedacht, vor allem
aber vom offentlich wahrnehmbaren Korper des betreffenden Subjekts (vgl.
PU §§300f). Descartes hat sich dagegen dafiir eingesetzt, dass der Geist und
seine Inhalte nicht im Raume lokalisiert und vom Korper logisch unabhangig
seien’®. Wenn man also Empfindung als eine Art Gegenstand bezeichnet, han-
delt es sich um einen Gegenstand, den jeweils nur ein einziger Mensch in der
privaten Welt seines Bewusstseins wahrnehmen kann (vgl. PU §248), so
Wittgenstein im Gegensatz zu der metaphysischen Position von Descartes?2°.

Wenn man die Privatsphare von den Subjekten aus metaphysischer
Sicht betrachtet, so wie dies vor allem der frithe Wittgenstein macht, dann
eroffnet sich auch eine metaphysische Perspektive, namlich der Solipsismus.
So schreibt Wittgenstein: ,Was der Solipsismus namlich meint, ist ganz rich-
tig, nur lasst es sich nicht sagen, sondern es zeigt sich. Dass die Welt meine
Welt ist, das zeigt sich darin, dass die Grenzen der Sprache [...] die Grenzen
meiner Welt bedeuten. Die Welt und das Leben sind Eins. Ich bin meine Welt
[...] (TLP 5.62f). Hier sieht man, dass der Solipsismus, strengt durchgefiihrt,
mit dem reinen Realismus zusammenfallt. Das Ich des Solipsismus schrumpft
zum ausdehnungslosen Punkt zusammen, und es bleibt die ihm koordinierte
Realitdt (TLP 5.64). Alle Erfahrung ist Welt und braucht nicht das Subjekt”
(TB 9.11.16).

Der Solipsist bietet also eine Sichtweise, bei der die Welt nicht mehr
fremd wirkt. Mit anderen Worten: Kein Teil der Realitit ist unzuganglich o-
der privat. Die Erkenntnis des Fremdpsychischen bringt keine philosophi-
schen Probleme mit sich, und die eigene Subjektivitit umfasst nicht mehr
blof eine weitere Menge von Dingen, mit der man sich auseinandersetzen
muss. Diese Bewegung wird im Rahmen des Privatsprachen-Arguments
nicht umgekehrt?1.

19 Vgl. R. Descartes, Meditationen..., Med. 11.

20 Vgl. S. Schroeder, Wittgenstein lesen..., S. 119f.

21 Vgl. D. Bell, Solipsismus, Subjektivitdt und dffentliche Welt, [in:] Von Wittgenstein lernen,
hrsg. von W. Vossenkuhl, Akademie-Verlag, Berlin 1992, S. 51.

139



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

Das Aspektsehen von Subjekten

Die Gleichsetzung von Welt und Ich (vgl. TLP 5.621f), fiir die der meta-
physische Solipsist pladiert, wie dies sich im vorangehenden Abschnitt
zeigte, stellt keine Bedrohung fiir die ontologische Autonomie der Welt dar.
Denn wenn man von etwas sagt, es sei von sich selbst abhangig, bestreitet
man damit nicht seine Unabhangigkeit. Und wenn man sagt, es sei nur von
sich selbst abhangig, so behauptet man damit geradezu seine Unabhangig-
keit. Autonomie, die der Welt durch den Realismus zugeschrieben wird, ist
notwendig vereinbar damit, dass man diese Welt mit irgendetwas gleich-
setzt, was seinerseits ontologisch autonom ist. So kann der Ich-tilgende So-
lipsismus tatsachlich mit dem reinen Realismus zusammenfallen (vgl. TLP
5.63f), allerdings ohne dabei auf seinen Anspruch zu verzichten, zugleich
eine komplette Form von Solipsismus darzustellen?22.

Diese These iiber den metaphysischen Solipsismus konnen wir fiir das
Resultat einer philosophischen Betrachtung halten, die Wittgenstein unter
einem bestimmten Aspekt vollzogen hatte. Wenn man also die Welt und das
Ich gleich setzt, bedeutet das, dass man diese beiden Entitdten aus einer be-
stimmten Perspektive erblickt und betrachtet. Hatte man eine andere Per-
spektive ins Spiel gebracht, dann ware auch ein vollig neues Resultat zu er-
warten. Diesen methodischen Schritt konnte man desgleichen als ,As-
pektsehen” bezeichnen, dem Wittgenstein auch in MS 144 - neben vielen an-
deren Problemen - seine besondere Aufmerksamkeit gewidmet hat, aller-
dings im psychologischen Rahmen?3. Damit also die Subjektivitat bei Witt-
genstein zuverlassig aufgefasst werden kann, sollte man auch die Analyse
des Aspektsehens anschaulich machen.

Wittgensteins Analyse des Aspektsehens in MS 144 ist psychologisch
und sachlich weit angesetzt, sodass den Ausgangspunkt ,Beobachtung dar-
stellt. So konnen wir lesen: ,Wer den eigenen Kummer beobachtet, mit wel-
chen Sinnen beobachtet er ihn? Mit einem besonderen Sinn; mit einem, der
den Kummer fiihlt? So fiihlt er ihn anders, wenn er ihn beobachtet? »Be-
obachten« erzeugt nicht das Beobachtete [...]. Wann sagt man: jemand be-
obachte? Ungefahr: Wenn er sich in eine giinstige Lage versetzt, gewisse Ein-
driicke zu erhalten, um (z.B.) was sie ihn lehren, zu beschreiben [...] (MS 144
ix). [Es gibt] Zwei Verwendungen des Wortes »sehen«. Die eine: »Was siehst

22Vgl. Ebd,, S. 41.

23 In der Wittgenstein-Forschung wird ,MS 144" auch als ,Philosophie der Psychologie - ein
Fragment" bezeichnet. Dieses Fragment (bis vor kurzem betrachtet als der zweite Teil der , Philo-
sophischen Untersuchungen“) gilt fiir die meisten Wittgenstein-Forscher mittlerweile als ,work in
progress®, d.h. als ein nicht von Wittgenstein vollendetes Werk.

140



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

du dort?« - »Ich sehe dies« (es folgt eine Beschreibung, eine Zeichnung, eine
Kopie). Die andere: »Ich sehe eine Ahnlichkeit in diesen beiden Gesichtern«
- der, dem ich dies mitteile, mag die Gesichter so deutlich sehen wie ich
selbst. Die Wichtigkeit: Der kategorische Unterschied der beiden Objekte des
Sehens [...]. Und ich muss zwischen dem »>stetigen Sehen< eines Aspekts und
dem >Aufleuchten< eines Aspekts unterscheiden [...]. Ich sehe zwei Bilder; in
dem einen den Hasen-Enten-Kopf umgeben von Hasen, im anderen von En-
ten. Ich bemerke die Gleichheit nicht. Folgt daraus, dass ich beide Male etwas
anderes sehe? [...]. Der Aspektwechsel. »Du wiirdest doch sagen, dass sich das
Bild jetzt ganzlich gedndert hat! « Aber was ist anders: mein Eindruck? meine
Stellungnahme? Kann ich’s sagen? Ich beschreibe die Anderung wie eine
Wahrnehmung, ganz, als hatte sich der Gegenstand vor meinen Augen gean-
dert? [...]. Der Ausdruck des Aspektwechsels ist der Ausdruck einer neuen
Wahrnehmung, zugleich mit dem Ausdruck der unveranderten Wahrneh-
mung [...]“ (MS 144 xi).

Wollte man diesen Fragmenten eine sachliche Auskunft entnehmen, so
konnen wir zunachst feststellen, dass Wittgenstein unseren Blick auf das Se-
hen-lernen richtet. Die epistemischen Subjekte konnen also ,sehen” lernen;
sie sind von Natur aus fahig, mit dem Sehen kreativ umzugehen. Das wird
durch die alltdgliche Erfahrung widergespiegelt, sodass man behaupten
kann: ,Es gibt Sehen und Sehen. Einige Subjekte sehen und sehen doch nicht".
Dann konnen wir etwa sagen, dass die Wissenschaftler vor Kopernikus - auf-
grund gewisser Umstdnde - nicht gesehen haben, dass sich die Erde um die
Sonne dreht. Wenn ich mich in einer Lage befinde, wo ich z.B. gefesselt bin
und meinen Kopf nicht umdrehen kann, dann ist meine Moglichkeit von Se-
hen erheblich eingeschrankt. Das bedeutet, ich kann Dinge nur aus einer be-
stimmten Perspektive (unter einem bestimmten Aspekt) sehen, die sich im
Rahmen der bestehenden Moglichkeit meiner Kopfbewegungen aufbaut. Ich
kann auch lernen, mit dieser schwierigen Situation umzugehen. Das Gleiche
gilt fiir die Sachlage, in der ich das Bild vom Hasen-Enten-Kopf zu sehen be-
komme. Wenn ich dieses Bild betrachte, dann kann ich entweder einen Ha-
sen-Kopf oder Enten-Kopf sehen, je nachdem, was ich sehen mochte. Dabei
ist jedoch eine begriffliche Voraussetzung erforderlich, ich benotige namlich
die Begriffe ,Hasen-Kopf“ und ,Enten-Kopf“. Diese ganze Konstellation ist
also ein simples Beispiel fiir Aspektsehen.

Wittgenstein weist ferner darauf hin, dass man eine Art Kategorisierung
des Wortes, Sehen“ zu beachten habe. Zum einen sollte man dies im Hinblick
auf das Betrachten durchfiihren. Dann ergibt sich daraus, einem anderen
Subjekt kann durch den betrachteten Gegenstand mitgeteilt werden, was

141



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

man sieht, oder auch nicht. Zum anderen sollte die Prozedur der Kategorisie-
rung das Sehen selbst genauer analysieren. Dann wiirde es heifsen, ich sehe
dies (es folgt eine Beschreibung, eine Zeichnung, eine Kopie), oder ich sehe
eine Ahnlichkeit in diesen beiden Gesichtern. Im ersten Fall konnte das epis-
temische Subjekt die beiden Gesichter genau abzeichnen, im zweiten Fall
wiirde das Subjekt in dieser Zeichnung die Ahnlichkeit bemerken. Wittgen-
stein erlautert dies folgendermafden: ,[...] Ich betrachte ein Gesicht, auf ein-
mal bemerke ich seine Ahnlichkeit mit einem andern. Ich sehe, dass es sich
nicht geandert hat; und ich sehe es doch anders. Diese Erfahrung nenne ich
»das Bemerken des Aspekts« [...]“ (MS 144 xi). Die Kategorisierung von ,Se-
hen“ wird von Wittgenstein stets im Kontext des Seins durchgefiihrt. Dann
ware es sinnvoll zu fragen, wie sich das Verhaltnis zwischen Sehen und Sein
bestimmen lasse. Nicht zu tibersehen ist auch die besondere Form von Sehen,
namlich das ,Sehen als“: Ich sehe dies als Hasen- oder Enten-Kopf usf.

Dariiber hinaus werden von Wittgenstein zwei weitere Problemfelder
in diesem Zusammenhang angesprochen: Wahrnehmen (Beobachten) und
Darstellen. Fiir Wittgenstein ist es ganz klar, wenn ich den Hasen-Enten-Kopf
sehe, dann nehme ich den Hasen-Enten-Kopf auch wahr. Zudem behauptet
er, wie dies oben schon gesagt wurde, dass der Ausdruck des Aspektwechsels
der Ausdruck einer neuen Wahrnehmung ist, zugleich mit dem Ausdruck der
unveranderten Wahrnehmung. Demnach konnen wir auch sagen, dass der
Aspekt, unter dem das Subjekt etwas sieht und der unter bestimmten Um-
standen auch gewechselt werden kann, sich als eine Entitat auffassen lasst,
welche dann die vielfaltigen internen Relationen fundiert. Diese Relationen
sind aber erforderlich, damit sich das epistemische Verschmelzen von Sehen
und Denken vollziehen kann. Das Gesehene bzw. Wahrgenommene kann
dann auch durch Zeichnung oder Worte problemlos dargestellt werden.
Nach Wittgenstein hangen der Begriff der Darstellung des Gesehenen und
der Begriff des Gesehenen innig zusammen. Da diese beiden Begriffe sehr
dehnbar sind, konnen sie auch den hermeneutischen Raum der epistemi-
schen Kreativitat von Subjekten entsprechend garantieren: Ich kann etwas
als Hasen-Kopf oder als Enten-Kopf sehen und darstellen.

Kritischer Ausblick
Eine sorgfiltige Analyse des Gedankenguts von Wittgenstein wird zu
der These problemlos fiihren konnen, Wittgenstein sei einer der meist zitier-

ten Philosophen des 20. Jahrhunderts. Worauf ist dies zuriickzufiihren? Es
gibt ganz bestimmt viele Moglichkeiten, diese Frage zu beantworten. Einer

142



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

der bedeutendsten Ansatze besteht m.E. hier darin zu beachten, dass Witt-
genstein aufderst kritisch war, und zwar nicht nur gegeniiber anderen frem-
den philosophischen Standpunkten, mit denen er sich auseinandersetzte,
sondern auch gegeniiber seiner eigenen Position, die er dann stets zu ver-
vollkommnen suchte. Die letzten Aussagen des Tractatus bezeugen diese
These: ,Meine Satze erlautern dadurch, dass sie der, welcher mich versteht,
am Ende als unsinnig erkennt, wenn er durch sie - auf ihnen - tlber sie hin-
ausgestiegen ist. (Er muss sozusagen die Leiter wegwerfen, nachdem er auf
ihr hinaufgestiegen ist)“ (TLP 6.54).

Aus wissenschaftlicher Sicht ist jedoch zu betonen, dass auch die philo-
sophische Kritik sich jeweils in sinnvollen Grenzen halten miisse, d.h. sie
diirfe sich nur in den Grenzen des Verantwortbaren bewegen. Sonst wére
kaum zu erwarten, dass sich das kritische Denken als ,wissenschaftlich
fruchtbar” erweist. Denn die Philosophen des Wittgenstein-Formats bendoti-
gen ebenfalls stets eine tragfahige Basis — wohlwissend iiber deren Unvoll-
kommenheit, um tiberzeugende wissenschaftliche Fortschritte erzielen zu
konnen. Andernfalls drohte die Gefahr, dass die ,Fliege aus dem Fliegenglas
doch keinen Ausweg" finde (vgl. PU §309). Dass Wittgenstein damit grofie
Probleme hatte, muss nicht speziell betont werden. Er bringt also Satze zu
Papier - und kaum stehen sie da, weifd er nicht, was er mit ihnen anfangen
soll. Wittgenstein macht Beispiele und - auch das ist nicht mehr ganz die lo-
gisch korrekte Reihenfolge - stets ist sein Problem herauszufinden, wofiir sie
stehen sollen. Um die Bedeutung herauszufinden, denkt Wittgenstein oft Si-
tuationen aus, in denen sich die Beteiligten daran abmiihen, im Gebrauch von
Wortern und Satzen herauszubekommen, was sie meinen. Das gelingt freilich
meist nicht, denn dazu muss man ja wissen, was die Worte bedeuten. Das
verrat aber erst ihr Gebrauch (vgl. PU §1f)324.

Angenommen, dass Wittgenstein 30 Jahre langer gelebt und nach den
Philosophischen Untersuchungen wieder eine langere philosophische Pause
eingelegt hatte, dann hatten wir vermutlich einen Wittgenstein-3, der den
Wittgenstein-2 so verurteilt, wie dieser den Wittgenstein-125. Vielleicht hitte
er dann den Sprung zur Dialektik gemacht. In dem Kontext lasst sich also
durchaus behaupten, dass Wittgenstein eine Art ,Tunnelblick” hatte. Dort,
wo er hinsieht, zeigt er oft eine geniale analytische Begabung. Wer sich die

24 Vgl. dazu W. Schweikert, Ludwig-Wittgenstein - Leben & Werk. Zum 100. Geburtstag, [in:]
Projekt Wissenschaftskritik-DE, http://www.wissenschaftskritik.de /ludwig-wittgenstein-leben-
werk/ [besucht am 23.9.2016], S. 4.

25 Zu beachten ist, dass hier der Wittgenstein-1 mit dem , frithen Wittgenstein“ und der Witt-
genstein-2 mit dem ,spaten Wittgenstein“ gleichzusetzen ist.

143



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

Miihe macht, sich durch den Tractatus und die Philosophischen Untersuchun-
gen durchzuarbeiten, der wird anschliefdend mit Wirklichkeit und Sprache
bewusster umgehen konnen. Darum haben diese Werke auch einen Sinn o-
der eine Bedeutung. Sie konnen Menschen sensibilisieren. Allerdings sollte
man da nicht stehenbleiben, sie nicht fiir die ,Weisheit letzten Schlusses* hal-
ten.

Bei genauerem Hinsehen konnen wir darum zugleich feststellen, dass
Wittgenstein den Begriff der Philosophie stark einschrankt. Das heifdt, Ethik,
Asthetik, ontologische und metaphysische Hypothesen haben dort keinen
angemessenen Platz, sind eigentlich keine Sachprobleme. Vielleicht besteht
der Grundfehler von Wittgenstein darin, dass er nicht dialektisch denkt. Es
gibt etwas, oder es gibt es nicht (vgl. TLP 1f). Man kann tiber etwas sprechen,
oder man kann nicht dartuiber sprechen (vgl. TLP 7). Etwas hat einen Sinn o-
der keinen Sinn (vgl. TLP 2.221f). Wiirde man ,,oder” durch ,und” ersetzen,
wadre es vielleicht aus hermeneutischer Sicht besser. So kdnnte man auch sa-
gen, ,logische Partikel” vertreten und vertreten nicht. Das denkende Subjekt
gibt es und gibt es nicht usf. Es kommt also immer darauf an, wie (d.h. unter
welchem Aspekt,) man es gerade sieht, in welchem Zusammenhang (oder
Sprachspiel) man ein Urteil fallt. Die Behauptung ,Das denkende, vorstel-
lende Subjekt gibt es nicht“ (TLP 5.631) fiir sich allein, d.h. nicht dialektisch
eingeschrankt, ist m.E. eher blodsinnig. Denn dann hatte es auch das den-
kende Subjekt ,Wittgenstein“ nie gegeben.

Dariiber hinaus ist zu betonen, dass Wittgenstein die meisten (grundle-
genden) Begriffe zu stark einengt. Die Begriffe wie Sprache, Welt, Wirklich-
keit usw. werden von ihm so eingeengt, dass philosophische Probleme darin
keinen Platz mehr haben. Dadurch verschwinden sie aber nicht. Wenn Witt-
genstein behauptet, dass logische Satze nichts sagen, dass sie eigentlich kei-
nen Sinn hatten (vgl. TLP 6.1f), dann hat er dabei eine sehr eingeschrankte
Vorstellung von Sinn. Die Funktionsweise der Welt und der Sprache zu be-
schreiben hat einen Sinn.

Schliefilich scheint Wittgensteins Einstellung zur Ethik problematisch
zu sein, wenn er schreibt: ,Es ist klar, dass sich die Ethik nicht aussprechen
lasst. Die Ethik ist transzendental [...]“ (TLP 6.421). Wie lasst sich das be-
grinden? Sind die ethischen Aussagen wie ,Du sollst nicht toten“ oder ,Du
sollst andere Menschen nicht verhungern lassen“ tatsachlich transzenden-
tal? Natiirlich lassen sich solche ethischen Grundsatze problemlos in Worte
fassen. Ein anderes Problem ist, dass sich die Menschen oft an solche Grunds-
atze nicht haltenz2eé.

26 Vgl. dazu auch P. Moéller, Ludwig Wittgenstein, [in:] Projekt Philolex-DE, http://www.phi-
lolex.de/wittgens.htm [besucht am 23.9.2016], S. 6.

144



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein tiber das Problem der Subjektivitat

Angesichts dieser auch kritischen Konstellation, die Wittgensteins Ver-
dienst nicht nur fir die Philosophie, sondern auch fiir die Wissenschaft als
solche, nicht in Frage stellen mochte, kann hervorgehoben werden, dass sich
die in diesem Aufsatz schwerpunktmafiig skizzierte Problematik der Subjek-
tivitat im Begriff des Wissens ganzlich wiederfindet. Dabei handelt es sich
offenbar nur um einen relativen Wissensbegriff, der fiir sinnvolle Erganzun-
gen und Verbesserungen immer offen ist und ,wie die Leiter weggeworfen
werden kann“, wenn es epistemische Umstdnde verlangen?2’. So wird erst der
wissenschaftliche Fortschritt wahrhaftig ermoglicht, auch bei der gleichzei-
tigen hermeneutisch zu beurteilenden Behauptung ,Das Subjekt gehort nicht
zur Welt, sondern es ist eine Grenze der Welt" (TLP 5.632).

Literaturverzeichnis

Ammereller E., Die abbildende Beziehung. Zum Problem der Intentionalitdt im , Tractatus®,
[in:] Tractatus logico-philosophicus, hrsg. von W. Vossenkuhl, Akademie-Verlag, Ber-
lin 2001, S. 111-139.

Bell, D., Solipsismus, Subjektivitdt und 6ffentliche Welt, [in:] Von Wittgenstein lernen, hrsg.
von W. Vossenkuhl, Akademie-Verlag, Berlin 1992, S. 29-52.

Daimond C., The Realist Spirit, MIT-Press, Cambridge-Massachussetts 1991.

Descartes R., Meditationen tiber die Grundlagen der Philosophie, Meiner, Hamburg 1994.

Hacker P., Wittgenstein im Kontext der analytischen Philosophie, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1997.

Kant L, Kritik der reinen Vernunft, Hartknoch, Riga 1787 (zit. KrV B).

Lorek 1, Ludwig Wittgenstein, [in:] Projekt Wikipedia-ORG, http://de.wikipe-
dia.org/wiki/Ludwig_Wittgenstein [besucht am 15.2.2016].

Mayer V., Der Tractatus als System, [in:] Tractatus logico-philosophicus, hrsg. von W. Vos-
senkuhl, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 11-34.

Moller P., Ludwig Wittgenstein, [in:] Projekt Philolex-DE, http://www.philolex.de/witt-
gens.htm [besucht am 23.9.2016].

Puhl K., Subjekt und Kérper: Untersuchungen zur Subjektivitdit bei Wittgenstein und zur
Theorie der Subjektivitdt, Mentis, Paderborn 1999.

Rynkiewicz K., Der Umgang mit Wissen heute. Zur Erkenntnistheorie im 21. Jahrhundert.
Eine Einfiihrung, Ontos-Verlag, Frankfurt-Paris-Lancaster-New Brunswick 2012.

Schroeder S., Wittgenstein lesen: ein Kommentar zu ausgewdhlten Passagen der ,Philoso-
phischen Untersuchungen”, Frommann-Holzboog, Stuttgart 2009.

Schopenhauer A., Die Welt als Wille und Vorstellung, Dt. Taschenbuch-Verlag, Miinchen
1998.

27 Vgl. dazu K. Rynkiewicz, Der Umgang mit Wissen heute..., S. 1f.

145



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein liber das Problem der Subjektivitat

Schweikert W., Ludwig-Wittgenstein — Leben & Werk. Zum 100. Geburtstag, [in:] Projekt
Wissenschaftskritik-DE, http://www.wissenschaftskritik.de/ludwig-wittgenstein-
leben-werk/ [besucht am 23.9.2016].

Vossenkuhl W., Sagen und Zeigen. Wittgensteins ,Hauptproblem®, [in:] Tractatus logico-
philosophicus, hrsg. von ders., Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 35-63.

Wittgenstein L., Briefwechsel, hrsg. von B. F. McGuiness und G. H. von Wrigth, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1980 (zit. BW).

Wittgenstein L., Werkausgabe in 8 Bdnden, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1984f.

-Bd.1: - Tractatus logico-philosophicus (zit. TLP)
- Tagebiicher 1914-1916 (zit. TB)
- Philosophische Untersuchungen (zit. PU)
-Bd.4: - Philosophische Grammatik (zit. PG)
-Bd.5: - Das Blaue Buch (zit. BB)
- Eine philosophische Betrachtung (Das Braune Buch) (zit. EPB).

Streszczenie

Wittgenstein o zagadnieniu podmiotowosci

Wittgenstein zajmowat sie doktadnie zagadnieniem podmiotowosci, szczeg6lnie w
Traktacie logiczno-filozoficznym i Dociekaniach filozoficznych. Wyjatkowa perspektywa w
trakcie analizy podmiotowosci powstaje wtedy, gdy filozofia traktowana jest jako $rodek
terapeutyczny dla podmiotéw ludzkich. Sukces epistemiczny tych podmiotéw zalezy ge-
neralnie od tego, jak postuguja sie jezykiem. Tak mozna zapewni¢ dostep do obszaru in-
tencjonalnosci, jaka posiada tez decydujace znaczenie dla teorii obrazu proponowane;j
przez Wittgensteina. W kontekscie teorii obrazu podmiot epistemiczny ukazuje sie w
Swiecie przede wszystkim jako istota mys$laca, uzdolniona wyobrazeniowo i Swiadoma.
Gdy podmiot jest dostrzegany i rozwazany pod okreslonym aspektem, to raczej trudno
jest unikna¢ konfrontacji z punktem widzenia nazywanym solipsyzmem metafizycznym.

Stowa kluczowe: Wittgenstein, epistemologia, podmiot, jezyk, Swiat

Summary
Wittgenstein about the problem of subjectivity

Wittgenstein has thoroughly discussed the issue of subjectivity, especially in the
Tractatus logico-philosophicus and in the Philosophical Investigations. A special perspec-
tive in the course of the analysis of subjectivity arises when the philosophy is considered
as therapeutic measure for human subjects. The epistemic success of subjects depends
basically on how they deal with the language. Thus, access to the area of intentionality is
secured, which is crucial for Wittgenstein’s picture theory. In the context of image the-
ory, the epistemic subject discloses primarily as thinking representational and conscious

146



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl

Data: 12/01/2026 00:01:53
Kazimierz Rynkiewicz, Wittgenstein liber das Problem der Subjektivitat

entity in the world. If the subject is seen and viewed under a certain aspect, hardly a con-
frontation with the position adopted by metaphysical solipsism is unavoidable.

Keywords: Wittgenstein, Epistemologie, Subject, Language, World

Informacja o autorze:

KAZIMIERZ RYNKIEWICZ, doktor habilitowany, profesor nadzwyczajny, Katedra Filozofii I,
Uniwersytet Ludwika Maksymiliana w Monachium, Niemcy; adres do korespondencji: Geschwi-
ster-Scholl-Platz 1, D-80539 Miinchen; e-mail: kazimierz.rynkiewicz1@gmail.com

147


http://www.tcpdf.org

