Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

KULTURA I WARTOSCI
ISSN 2299-7806
NR 4(12)/ 2014
ARTYKULY, s. 45-62

LEBENSWELT
ALS POLITISCH RELEVANTER BEGRIFF

Gérard Raulet

Das semantische Feld des Lebensweltbegriffs dehnt sich auf Ontologie (,,In-der-Welt-
Sein‘), Anthropologie, Biologie, Naturwissenschaften iiberhaupt, sowie auf Soziologie
aus. Mittlerweile ist aber auch ein inflationdrer journalistischer Gebrauch festzustellen,
der gleichsam den umgangssprachlichen, ,lebensweltlichen Charakter des Lebenswelt-
begriffes bestdtigt. Dies macht zugleich seine Stiarke und seine Schwéche aus. Dem origi-
nédren Husserl’schen Lebensweltbegriff selbst hat man deshalb seine Verschwommenbheit
oder gar Widerspriichlichkeit vorgeworfen, bezeichnet er doch einen Horizont von Hori-
zonten — und zudem einen jeweils personlichen, den meinigen, der mich in meinem Hier-
Sein mit den Horizonten anderer Menschen verbindet.

Von der Beobachtung ausgehend, dass der Husserl’sche Begriff von Geburt an so-
wohl wissenschafts- als auch kulturkritisch beladen ist und dass der Schein unmittelbarer
Selbstverstandlichkeit, mit der auf die Lebenswelt verwiesen wird, sich rasch als Reaktion
auf eine Krisensituation — namlich auf einen Verlust der Ubersichtlichkeit — entpuppt,
wird im folgenden Aufsatz versucht, das Verhiltnis des Lebensweltbegriffs zur Politik
und seine analytische Brauchbarkeit zu hinterfragen.

Schliisselworte: Lebenswelt, Politik, Husserl, Habermas, Luhmann

Die Frage, ob ,,von der Phinomenologie Hinweise in Bezug auf die
Fundierung des Politischen einzufordern® sind', ist ldngst von Diskursen
aller Art, die sich des Husserl’schen Begriffs aus dem Krisis-Vortrag von
1935 auf mehr oder weniger wilde Weise bedienen, praktisch beantwor-
tet worden. Man liest etwa in der Zeitung, dass ,die Lebenswelten
der Generationen auseinanderdriften — ob bei Interessen, Werten oder
Selbstbildern®, und fiir Menschen mit Migrationshintergrund ist die Re-
de von den Lebenswelten von Migrantinnen und Migranten ein gangiger
Sprachgebrauch. Zahlreiche soziologische und padagogische Publikatio-
nen oder Vorlesungsprogramme fithren den Begriff der Lebenswelt

Y Lebenswelt und Politik. Perspektiven der Phinomenologie nach Husserl, hrsg. von G. Le-
ghissa, M. Staudigl, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 2007, S. 7.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

auf ihrer Flagge®, angekiindigt wird sogar hier und da ein ,lebenswelt-
orientierter Politikunterricht”. Dieser ,lebensweltliche* Anspruch auf
den Begrift der Lebenswelt ist vollig legitim. Hat namlich Husserl den
Begriff in einen philosophischen Status gehoben, so ist dessen Herkunft
und Geschichte, wie Christian Bermes in einem begriffsgeschichtlichen
Riuckblick dargelegt hat, zugleich viel umgangssprachlicher, wenn auch
mit wichtigen wissenschaftlichen Fortschritten verbunden gewesen’.
Grundsatzlich haben wir es ja nur mit einem Kompositum aus den zu-
gleich unmittelbarsten und umfassendsten, alltdglichsten und metaphy-
sischsten ,,Dingen* zu tun: dem Leben und der Welt. Erkenntnistheore-
tisch gesehen ist der Lebensweltbegriff an der Schnittstelle von Ontologie
(,,In-der-Welt-Sein*), Anthropologie, Biologie und Naturwissenschaften
iiberhaupt, sowie Soziologie zu verorten. Gehort doch zum Umfang
des Husserl’schen Lebensweltbegriffs selbst, dem man deshalb seine Ver-
schwommenheit oder gar Widerspriichlichkeit vorgeworfen hat, dass
er ein Horizont von Horizonten ist — und zudem ein Horizont, der mei-
nige, der mich in meinem Hier-Sein mit den Horizonten anderer bzw.
der anderen Menschen verbindet. Selbst ,,zwischen der bestimmten le-
bensweltlichen Intersubjektivitdt und der transzendentalen Intersubjekti-
vitdit wird bei Husserl keine scharfe Grenze gezogen und sie wird
als geschichtlich, gleichwohl aber als mit einer {iber- bzw. vor-
geschichtlichen Struktur ausgestattet bestimmt‘“,

Es kommt also weniger auf die Frage an, ob der weit verstreute Ge-
brauch legitim ist, als auf die schlichte Feststellung, dass die soziologi-
sche und politische Relevanz des Lebensweltbegriffs sich — ob streng
phdnomenologisch oder nicht — bewdhrt hat. Husserls Krisis-Aufsatz war
ja selbst — ich renne hier offene Tiiren ein — ein eminent politischer Trak-
tat: zugleich Wissenschafts- und Kulturkritik, wobei man ihm gerade
deshalb hat entgegenhalten kdnnen, dass er durch seine Engfiihrung von
Wissenschaftskritik, Philosophie und Geschichtsphilosophie auf eine
politische Krise mit unangemessenen (wissenschaftstheoretischen) Mit-
teln zu antworten versuchte’. Nun kommt Peter Tawny aufgrund eben

2 Vgl. etwa P. M. Thomas, M. Calmbach, Jugendliche Lebenswelten: Perspektiven fiir Poli-
tik, Pidagogik, Springer, Berlin—Heidelberg 2013.

3 Ch. Bermes, Lebenswelt (1836-1936). Von der Mikroskopie des Lebens zur Inszenierung des
Erlebens, ,,Archiv fiir Begriffsgeschichte“ 2002, Nr. 44, S. 175-197.

* ProtoSoziologie im Kontext. Lebenswelt und System in Philosophie und Soziologie, hrsg. von
G. Preyer, G. Peter, A. Ufig, Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 1996, S. 14.

> Vgl. G. Raulet, Zur Kritischen Theorie Europas, ,,Mesotes. Zeitschrift fiir philosophi-
schen Ost-West-Dialog®, Wien, 1993, Nr. 2, S. 184-187. Neudruck in: Welche Moderni-
tat? Intellektuellendiskurse zwischen Deutschland und Frankreich im Spannungsfeld nationaler



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

dieses Arguments zu dem Schluss, ,,dass die Philosophie eine Antwort
auf diese Krise nicht in einem wissenschaftstheoretischen, sondern
in ihrem Verhéltnis zur Politik zu suchen hat“®. Dem schlief8t sich And-
rzej Gniazdowski an, der hingegen eine phdnomenologisch begriindete
Kritik der Politik fiir moglich hélt, weil die Krise des politischen Bewuss-
tseins eben daraus resultiert, dass die herrschende Politikwissenschaft
ihren Gegenstand auf die blolen Tatsachen reduziert: ,,Die Phdnomeno-
logie des politischen Bewusstseins sollte daher der radikalen Kritik der
politischen Erfahrung entspringen’. Dieses Verhdltnis zur Politik scheint
mir das Entscheidende, es ist auf jeden Fall die Perspektive, in der ich im
Folgenden einige Uberlegungen iiber die politische Brauchbarkeit des
Lebensweltbegriffs zu analytischen und kritischen Zwecken wagen will.

I

Meine ,Lebenswelt” als der Ausgangshorizont meines (insbesondere)
politischen Urteilens besitzt, trotz der Vielfalt der Horizonte, aus denen
sie sich zusammensetzt, fiir mich eine Art von Selbstverstindlichkeit:
Sie bildet ein ,,Wissen um“, hinter dem sich viele Verweisungszusam-
menhdnge verbergen, die ich gar nicht zu entrollen und zu entwirren
habe, um eine Entscheidung zu treffen oder ein politisches Urteil zu fal-
len. Darin, in dieser Selbstverstindlichkeit, liegt zundchst einmal das
Problem. Es wird nun aber dadurch verdoppelt, dass es eigentlich nicht
besser ist, wenn im Zuge der Modernisierung und Rationalisierung die
Lebensverhaltnisse derart ihre Ubersichtlichkeit verlieren, dass ein ge-
meinsames Ethos nicht mehr vorgegeben ist, sondern reaktiv wiederher-
gestellt werden muss, um der Hilflosigkeit gegeniiber politischen Ent-
scheidungen abzuhelfen. Fiir Andrzej Gniazdowski geht es dabei um
nichts Geringeres als um die ,,Ontologie des demokratischen Rechts-
staats“®,

Der Riickgriff auf einen Fundus vermeintlicher letzter und nicht wei-
ter hinterfragbarer Werte kann allerdings diverse, mitunter extreme
Formen annehmen, von der Verteidigung angeblicher Nationalidentita-

und europdischer Identitdtsbilder, hrsg. von W. Essbach, Verlag Arno Spitz, Berlin 2000,
S. 57-61.

S P. Tawny, ,, Unsere europdische Not“ — Sokrates bei Husserl und Patocka, [in:] Lebenswelt
und Politik. Perspektiven der Phdanomenologie nach Husserl, a.a.0., S. 40.

" A. Gniazdowski, Die Krisis des europdischen politischen Bewusstseins und die transzenden-
tale Phdanomenologie, [in:] Lebenswelt und Politik. Perspektiven der Phdnomenologie nach Husserl,
a.a.0., S. 69.

8 Ebd., S. 81.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

ten bis hin zum Umweltschutz. Der Mechanismus ist bekannt, er ist be-
reits Anfang der 1960er Jahre von Odo Marquardt in einem kritischen
Aufsatz iiber die Ruckkehr der philosophischen Anthropologie ins Zent-
rum der philosophischen Aktualitit analysiert worden: In demselben
Mafle, wie die Zweifel an der Geschichtsphilosophie anwachsen, er-
scheint die Natur als die einzige Daseinsbasis des Menschen’. Daraus
erklare sich die ,, Wende zur Lebenswelt*.

Die Entwicklung der theoretischen Ansdtze selbst hdngt insofern mit
den zu analysierenden Phanomenen eng zusammen, bzw. sie resultiert
aus ihnen. Auch Habermas‘ Reflexion hat zur Zeit ihrer Debatte mit
der Systemtheorie an dieser anthropologischen Wende teilgehabt, wie
es ihre Ausfithrung als Theorie des kommunikativen Handelns deutlich of-
fenbart. Dadurch tritt sie ndmlich das Erbe der kulturanthropologischen
Ansitze an, die von Cassirer iiber Rothacker bis hin zu den Kommuni-
kationswissenschaften den Menschen als Aomo symbolicus und kommuni-
zierendes Wesen auffassen. Sie setzt sich einem Theorieansatz entgegen,
den man durchaus, wie paradox dies auch klingen mag, als eine alterna-
tive Option der philosophischen Anthropologie betrachten kann. Ge-
hlens Anthropologie kann ndmlich unter anderem als der Ursprung von
Hermann Liibbes Theorie der ,Kontingenzbewiltigung“'® angesehen
werden. Im Vokabular der Systemtheorie kann, um dieselbe Problematik
zu bezeichnen, von ,,Komplexititsreduktion“ gesprochen werden. Allen
diesen Theorien ist der Gedanke gemeinsam, dass das Verhéltnis
der Menschen zu den Normen nicht unmittelbar ist, sondern iiber
die Vermittlung von Institutionen lauft. Mit diesem Grundsatz will Ge-
hlen, dessen Denken in den Jahrzehnten des dominierenden Historismus
bzw. der Historismusdebatte heranreifte, dem Relativismus entgehen,
den in seinen Augen weder die Geisteswissenschaften noch die Herme-
neutik der Tradition eindimmen koénnen. Luhmann, der ein Schiler von
Schelsky ist, geht einen Schritt weiter und spart sogar das Subjekt aus:
Es ist nicht mehr der Mensch, der durch die Institutionen von seinen
Maingeln entlastet wird, es sind vielmehr die Institutionen, die als selbst-
geniigsame ,,autopoietische” Systeme sich der lastigen Subjektivitdt ent-
ledigen. Darin besteht die Formel der ,Komplexititsreduktion®,
die in demselben Atemzug das Grundgerdausch der Lebenswelt ausschal-
tet. Auf diese Weise macht sich Luhmann eine Grundthese der philoso-
phischen Anthropologie zu eigen, ohne deren Last iibernehmen zu miis-

° 0. Marquard, Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, Suhrkamp, Frankfurt am
Main, 1963, S. 369 ff.
Y'H. Liibbe, Religion nach der Aufklirung, Styria, Graz 1986, S. 160 ff.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

sen. An ihre Stelle fiihrt er den Rechtspositivismus von Kelsen und
den Funktionalismus des spdten Parsons ein. Diese theoretische Ent-
scheidung hat zur Folge, dass bei Luhmann die Rationalisierung sozusa-
gen durch AusschlieBung fortschreitet, wahrend bei Habermas die Span-
nung zwischen System und Lebenswelt nach wie vor den Rahmen der
Politikgeschichte und der Geschichtsphilosophie bestimmt.

Die Darstellung der Positionen darauf zu beschranken, wére aber eine
unzuldssige Vereinfachung. Ebenso wenig wie fiir Husserl die Lebens-
welt, wiewohl die Riickbesinnung auf sie aus der Kritik an der einseiti-
gen Wirklichkeitsvorstellung der positiven Wissenschaften sich ergeben
hat'', nur die uns gegebene ,natiirliche“ Welt bezeichnet, sondern
durchaus auch die technisch erzeugte und verdnderte Umwelt, wird
die schematische Entgegensetzung von System (sprich Technik, Techno-
logie) und Lebenswelt der Habermas’schen Auffassung gerecht. In vieler-
lei Hinsicht fillt deren Ubereinstimmung mit Husserls reflexivem Le-
bensweltbegriff auf. Denn die Naivitdt ist fiir Husserl auf der Seite
der objektiven Wissenschaften. Diese ,vergessen“, dass alle Wissen-
schaft in der Lebenswelt griindet — was umgekehrt auch bedeutet, dass
jede Lebenswelt an dem Entstehungsprozess von Wissenschaft Anteil hat.
Es verhalt sich fiir Husserl keineswegs so, als ob man es mit einem Dua-
lismus von ahistorischen und unwandelbaren entgegengesetzten Polen
zu tun hétte. Vielmehr ist die Lebenswelt als Grundlage jeder Bestim-
mung des Verhéltnisses des Menschen zur Welt immer schon ein Er-
kenntnisakt, ja sie ist eine von Menschen gestaltete praktische Umwelt.
Gegeniiber dem Mythos des radikalen Neuanfangs und der Lebenswelt
als absoluter Naivitdt'? sind Auffassungen wie zum Beispiel Plessners
,exzentrische Positionalitdit“ und alle damit verwandten Konzepte
der Offenheit des menschlichen Daseins (bis hin zu Ernst Blochs An-
thropologie des Noch-nicht-Bewussten) zweifelsohne im Vorteil. Denn
es kommt darauf an, im Wandel des historischen Prozesses eine feste
Position auszuloten, nicht eine Insel der Unschuld zu entdecken.

Zwischen der vermeintlich auflergeschichtlichen Lebenswelt und
der menschlich geprdgten soziokulturellen Umwelt sind die Grenzen

YE. Husserl, Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phinome-
nologie (1936), [in:] Husserliana, Bd. 6, hrsg. von W. Biemel, Martinus Nijhoff, Den Haag
1954.

2 Auf die Widerspriichlichkeit einer Auffassung der Lebenswelt, die sich als Riick-
gang auf einen absoluten Anfang verstehen wiirde, hat Ernst Wolfgang Orth hingewie-
sen: vgl. Sozialwissenschaften zwischen Metaphysik und Beschreibung. Moglichkeiten und Gren-
zen der Phdnomenologie bei der Bestimmung des Menschen, ,Man and World* 1989, Nr. 22,
S. 133 f.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

flieRend. Die vorgegebene natiirliche Welt, die sich der Mensch aneig-
net, und die Welt der geschichtlich inkarnierten Sinnentwiirfe gehen
ineinander Uber. Man darf sogar mit Giovanni Leghissa und Michael
Staudigl in ihrer Einleitung zum Band Lebenswelt und Politik von einer
,historischen Struktur der Lebenswelt“ sprechen'. Daran konnte
die soziologische Weiterfiihrung der Phdnomenologie durch Alfred
Schiitz und Thomas Luckmann ankniipfen.

II

So wie die Phdnomenologie die Wissenschaften dariiber aufklaren
will, dass es also kein absolut unbefangenes und vorwissenschaftliches
Ansich der Natur gibt, sondern dass das, was als ,natiirlich® erscheint,
einer unreflektierten Habitualisierung entspringt, kann fiir Habermas
die Lebenswelt ,nur a tergo eingesehen werden“'. Aus diesem Grund
geht es Habermas um die reflexiven Austauschprozesse zwischen wis-
senschaftlicher Rationalitit und Alltagswelt — einfacher formuliert:
um die Rezeption und Akzeptanz von Wissenschaft und wissenschaftli-
cher Rationalisierung der Lebensformen. Denn in den zunehmend ver-
wissenschaftlichten und technologieabhdngigen modernen Gesellschaf-
ten stehen Lebenswelt und Wissenschaft immer mehr in einem wechsel-
seitigen Korrelationsverhdltnis. Zum Problem wird der technisch-
wissenschaftliche Fortschritt, wenn er an den Ressourcen der Lebenswelt
zehrt, ohne sie eigentlich zu ersetzen oder den Verlust auszugleichen.
Umgekehrt kann die Technik durchaus, wie Hans Blumenberg in seiner
Theorie der Lebenswelt gezeigt hat, selber zu einem Teil der unreflektier-
ten Lebenswelt werden'®. Es handelt sich um einen ununterbrochenen
Prozess von Sinngenerierung. Am Beispiel der neuen IuK-Technologien
lasst sich die gegenseitige Abhdngigkeit von Wissenschaft und Lebens-
welt exemplarisch dokumentieren. Ob und inwiefern ein neues Medium
erfolgreich ist und nicht nur Benutzer gewinnt, sondern auch weitere
Anwendungen zeitigt, hdngt von einer ,Verhandlung“ zwischen
dem technischen Medium und den sozialen Praktiken ab'®.

3 Lebenswelt und Politik. Perspektiven der Phinomenologie nach Husserl, a.a.0., S. 10.

4 J. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1985, S. 348.

5 H. Blumenberg, Theorie der Lebenswelt, hrsg. v. M. Sommer, Suhrkamp, Berlin 2010,
S. 206 f.

16 Vgl. hierzu G. Raulet, Neue Medien, neue Offentlichkeit?, [in:] Perspektiven der Informa-
tionsgesellschaft, hrsg. von W. Hoffmann-Riem, Th. Vesting, Hans-Bredow-Institut, Ham-
burg 1995, S. 34 f.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

Es gibt wohl eine ,mitgegebene [...] Totalitdt, die die Identitdten
und lebensgeschichtlichen Entwiirfe von Gruppen und Individuen“'
vorbestimmt und die insofern ,prareflexiv® wirkt, damit ist aber nicht
gesagt, dass diese ,im Riicken“'® der Akteure bleibenden Ressourcen
der Lebenswelt nicht selber historisch und kulturell waren. Vielmehr
ist die Lebenswelt nur ein ,transzendentaler Ort“'. Realiter nimmt
sie die konkreten Formen der Sprachkonventionen und Deutungsmuster
an, die bei jedem Erkenntnis- oder Handlungsakt ein ,Hintergrundwis-
sen“ bilden. So setzt sich Habermas auf , quasi-transzendentale* Weise
iiber den (scheinbaren) Widerspruch der Husserl’'schen Lebensweltauf-
fassung hinweg. Genauso wie fiir Wittgenstein die Sprache dazu dient,
eine Erfahrung zum Ausdruck zu bringen, die als solche immer aufier-
halb der Kommunikation bleibt, gibt es fiir Habermas eine nicht mitteil-
bare Lebenswelt, die sich verfliichtigt, wenn sie sprachlich tibersetzt
wird, aber nichtsdestoweniger den Horizont jeder Kommunikation bil-
det: ,,Das kommunikative Handeln ist auf situative Kontexte angewie-
sen, die ihrerseits Ausschnitte aus der Lebenswelt der Interaktionsteil-
nehmer darstellen“”. In diesem Sinn beruft sich Habermas auf Wittgens-
tein zu Beginn der zweiten , Zwischenbetrachtung® seiner Theorie
des kommunikativen Handelns’'. Anstatt die mehr oder weniger zeitlose
Referenz einer historisch vergangenen, vormodernen Ordnung zu sein,
besteht die Lebenswelt aus dem Hintergrund- oder Vorwissen, von dem
Wittgenstein in Uber Gewiffheit spricht und das den Grund jeder effekti-
ven Kommunikation darstellt. Es ist kein Zufall, wenn auch in parallelen
Theorieansétzen wie zum Beispiel bei Luckmann der Webersche Ideal-
typus im Brennpunkt der Kritik steht”. Es geht immer wieder um
die Artikulation des Allgemeinen und des Besonderen — genauer: trans-
zendentaler Sinnkonstruktion und Beriicksichtigung der Einzelfdlle,
die keineswegs nur die Anwendung angehen, sondern viel eher der le-
bensweltlichen Abhédngigkeit der Sinnkonstruktion selbst anhaften. Inso-
fern hat das Begriffspaar System/Lebenswelt genauso wie dasjenige von
Gemeinschaft und Gesellschaft, das es iiberschneidet, ohne es ganz zu
decken, nur ,idealtypische“ Geltung.

"7 Ebd.

'8 Eine von Habermas geprigte Wendung, die besonderen Erfolg gehabt hat.

19'J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2 [im Folgenden: TKH],
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1981, S. 192.

*TKH 1, S. 376.

' TKH 2, S. 182.

22 Th. Luckmann, Lebenswelt, Identitit und Gesellschaft, UVK, Konstanz 2007.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

Obwohl sie sich des Ballasts des Historischen Materialismus entledigt
hat, bleibt Habermas‘ Theorie des kommunikativen Handelns durchaus
eine Geschichtsphilosophie. Sie beruht auf der Dynamik der Rationali-
sierung der Lebensweltressourcen und entwickelt eine geschichtsphiloso-
phisch orientierte Metatheorie der Gesellschafistheorie, die als solche mit gu-
tem Grund den Anspruch erheben kann, die Nachfolge der Kritischen
Theorie der Gesellschaft anzutreten.

Jedes Sprachspiel ist ein Akt, der das Unsagbare des Hintergrundwis-
sens zur Sprache bringt: Jeder umgangssprachlicher Sprechakt enthalt
reflexive Andeutungen auf Unausgesprochenes und ist gleichzeitig
die rationalisierte Ubersetzung dieses Unsagbaren. ,Die Lebenswelt
ist das merkwiirdige Ding, das vor unseren Augen zerfallt und ver-
schwindet, sobald wir sie stiickweise vor uns bringen wollen. Die Le-
benswelt funktioniert im Hinblick auf Kommunikationsprozesse als Res-
source fiir das, was in explizite Auferungen eingeht; aber in dem Au-
genblick, wo dieses Hintergrundwissen in kommunikative Auferungen
eingeht, wo es zu einem expliziten Wissen und damit kritisierbar wird,
verliert es gerade den GewifRheitscharakter, den Hintergrundcharakter
und den Nichthintergehbarkeitscharakter, den die Lebensweltstrukturen
fiir ihre Angehorigen jeweils haben“®. Darin besteht Habermas‘ Dialek-
tik der Rationalisierung®. Der Dualismus von System und Lebenswelt
ist insofern eine nicht haltbare Vereinfachung, und zwar schon aus
dem schlichten Grund, dass die Lebenswelt, die der Sphiare der Kom-
munikation zugeordnet wird, als solche immer eine Darlegung, Rechtfer-
tigung, kurz eine Rationalisierung mit sich bringt. Gerade ihr Beredet-
werden widerspricht von vorn herein ihre vermeintliche Jungfraulichkeit.

Wie Waldenfels es genau erfasst hat, ist bei Habermas die Lebenswelt
,komplementir zum kommunikativen Handeln“?. Sie , erscheint als der
Horizont, in dem die Verstindigung sich bewegt, als ein Reservoir
von Selbstverstdndlichkeiten, =~ von  Hintergrundiiberzeugungen, als
ein Wissensvorrat, aus dem die Kultur ihre traditionellen Deutungsmus-
ter bezieht“*®. Insofern wird sie vom kommunikativen Handeln zugleich
thematisiert und rationalisiert. Damit geht ihre Auflésung in die ver-
schiedenen Horizonte einher, die in ihr vereinigt sind: Thematisiert wird

2 J. Habermas, Die neue Uniibersichtlichkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1985,
S. 186.

* Vgl. G. Raulet, Singulire Geschichten und pluralische Ratio, [in:] Verabschiedung der
(Post-)Moderne, hrsg. von J. Le Rider, G. Raulet, G. Narr, Tiibingen 1986, S. 286 ff.

» B. Waldenfels, In den Netzen der Lebenswelt, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1985,
S. 95.

% Ebd., S.95f.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

nie die Lebenswelt als ganze, sondern immer nur ein Teil von ihr: Aus-
schnitte, die unterschiedlichen Mafistiben — Wahrheit, Gerechtigkeit,
Wahrhaftigkeit — unterzogen werden, je nachdem es sich um Tatsachen,
soziale Beziehungen oder Erlebnisse handelt. Wahrend Waldenfels
in seiner Deutung daran festhélt, dass die Lebenswelt im Hintergrund
prasent bleibt, weil ohne deren Reservoir an Sinnangeboten die Kom-
munikation in einer blof prozeduralen Rationalitdt leerlaufen wiirde,
kann man also viel eher annehmen, dass die Lebenswelt sich verflich-
tigt: An ihre Stelle tritt die Relativitdt der historischen Welt. In Haber-
mas’ Modell soll die Differenzierung dazu dienen, unterschiedlichen
Rationalititsmodi gerecht zu werden, Andersheit und Verschiedenheit
in das Rationalitdtskonzept einzuverleiben, ohne der historistischen
Aufweichung und der Auflésung der Vernunft Tiir und Tor zu 6ffnen®.

Diese Entsubstantialisierung der Vernunft ist an sich zweifelsohne
ein Gewinn: Sie verhindert deren Gleichsetzung mit der herrschenden
Meinung und der Tradition, die einen Verlust an Rationalitdt bedeuten
wiirde. ,,Je weniger die Entscheidung strittiger Félle der Gewalt etablier-
ter Traditionen lberlassen und je mehr sie den Beteiligten selber tiber-
antwortet wird, desto rationaler geht es zu“*®. Die Behauptung und Auf-
rechterhaltung fairen Austauschs in der politischen Offentlichkeit ware
sozusagen eine ,Lebenswelt zweiter Ordnung* — eine ,,posttraditionale
Lebenswelt“. Es stellt sich allerdings die Frage, ob sie der Praxis stand-
halt. Denn sie stofit sich an dem Problem der Normativitdt: Es gibt kein
Subjekt der Geschichte, das als Trager der Idee einer gerechten Gesell-
schaft fiir die Begrindung einer solchen Normativitdt wenigstens biirgen
konnte. Ob die Garantie des fairen Verfahrens — d.h. das kommunikative
Pendant zur Legitimitdt als Verfahren von Luhmann® - ausreichen
kann, ist deshalb hochst fraglich.

Luhmanns Position ist diesbeziiglich viel niichterner. Luhmann
ist von frith an zu der Einsicht gelangt, dass auch die funktionalen Sys-
teme Kommunikationssysteme sind. Auf dieser Grundlage findet seine
berihmt gewordene Debatte der siebziger Jahre mit Habermas statt,
wie sein wichtiger Beitrag tiber die Frage des Sinns in der Soziologie
es belegt’’. Die Systeme kdnnen sich nur mittels Kommunikation bilden

1 B. Waldenfels, In den Netzen der Lebenswelt, a.a.O., S. 117.

2 Ebd., S. 96.

¥ N. Luhmann, Legitimation durch Verfahren, Suhtkamp, Frankfurt am Main 1969.

3 N. Luhmann, Sinn als Grundbegriff der Soziologie, [in:] J. Habermas. N. Luhmann,
Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1971, S. 25—
101.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

und reproduzieren, weil sie ja Sinnhaftes bearbeiten und transportieren®.
Die Gesellschaften besitzen eine Semantik, die aus dem Ensemble
der Mittel oder Formen besteht, mit welchen sie Moglichkeiten mit ei-
nem Sinn versehen und dadurch das Erleben und Handeln bestimmen.
Luhmann hat sogar einigen dieser Formen Untersuchungen gewidmet,
die umso mehr Resonanz gehabt haben, als sie sich auf unerwartete Le-
bensbereiche wie die Liebe oder die Leidenschaft bezogen®. Im Bereich
der intimen Beziehungen spielt die Liebe eine Rolle, die derjenigen
des Geldes im 0konomischen, der Macht im politischen oder der Wahr-
heit im wissenschaftlichen System &dhnlich ist. An Talcott Parsons ank-
niipfend tendiert Luhmann dazu, Funktion und Kommunikation gleich-
zusetzen, wahrend Habermas letztere zugleich als ein anthropologisches
Paradigma versteht. Wahrend die Systeme, wie die Systemtheorie sie
auffasst, nur auf Komplexititsreduktion zielen und eine Entlastungs-
funktion erfiillen, muss die Sozialtheorie hingegen der Komplexitit der
sozialen Welt, in der die Systemtheorie nur eine ,,Umwelt“ sieht, Rech-
nung tragen. Luhmann schldgt vor, die Diskussionen selbst als Systeme
aufzufassen und dabei das Postulat auszuklammern, dass sie auf einen
Konsens hinauslaufen sollen®. In seinen Augen ist ihnen keine Logik
inhdrent, die zwangsldufig auf das Telos eines Einverstdndnisses hinzie-
len wiirde. Ein Ende erreichen sie da, wo sie von sozialen Regeln unterb-
rochen werden und nicht wegen logischer oder semantischer Regeln.
Habermas hélt dagegen die Verstindigung tiber diese Normen
fiir unerlésslich, weil ,,ohne den normativen Hintergrund von Routinen,
Rollen, soziokulturell eingeiibten Lebensformen, kurz: Konventionen,
[...] die einzelne Handlung unbestimmt [bliebe]*“**. Luhmann geht sei-
nerseits eher davon aus, dass die soziale Welt, welche die Realitdt der
Lebenswelt darstellt, eher ein storendes Hintergrundgerdusch ist,
von dem uns die Verfahrenslogik der Systeme zu entlasten strebt.

Bei alledem ist Habermas sich bewusst, dass in dem Augenblick,
in dem der lebensweltliche Hintergrund der Erfahrung versprachlicht
wird, das implizite Vorwissen problematisch wird. Es wird in einem
doppelten Sinn ,exponiert: ndmlich offenkundig gemacht und zugleich
einer Ordnung ausgeliefert, in der es seinen unhinterfragten Evidenzcha-

3I'N. Luhmann, Funktionen und Folgen formaler Organisation, Duncker & Humblot, Ber-
lin 1964, S. 190.

32N. Luhmann, Liebe als Passion, Suhtkamp, Frankfurt am Main 1982.

3 N. Luhmann, [in:] J. Habermas. N. Luhmann, Theorie der Gesellschaft oder Sozial-
technologie, a.a.0., S. 330 f.

3 J. Habermas, Was heisst Universalpragmatik? (1976), [in:] Vorstudien und Erginzungen
zur Theorie des kommunikativen Handelns, Suhrkamp, Frankfurt am Main1984, S. 397 f.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

rakter verliert”. Genau an diesem Punkt treten Verzerrungen ein. Wenn
aber das , kommunikative Handeln“ von der Ubersetzung, Explizierung
und Rationalisierung des Vorwissens, und das heifdt also auch von
den Verzerrungen, die damit einher gehen, abhéngig ist, muss die Theo-
rie des kommunikativen Handelns nicht nur auf philosophischer, son-
dern auch auf konkret soziologischer Ebene das Spiel der wirklichen
Interaktionsformen spielen, da ja der ,,ideale Konsens“ immer von einem
empirischen unterlaufen und verwirklicht wird. Weil die Wirklichkeit
der sozialen Interaktionen als solche den Stoff und die Form der Ratio-
nalitit bildet®, sollte sie sich fiir die konkreten Interaktionsformen inter-
essieren und bei thnen ansetzen. Man hat hingegen den Eindruck, dass
sowohl die Systemtheorie als auch die Habermas’sche Theorie der Ra-
tionalisierung gerade dieser Forderung aus dem Weg weichen.

III

Zieht man kompromisslos die Konsequenz aus Habermas’ Auffas-
sung der Verhaltnisse zwischen Lebenswelt und ,,System* (d.h. den Sys-
temen der Herrschaft, der Verwaltung und der Finanz), dann kann kein
normatives Moment mehr vorausgesetzt werden, das vor den Verdande-
rungen des Rationalisierungsprozesses geschiitzt ware. Der normative
Konsens, den die soziale Integration erfordert, muss, wenn iiberhaupt,
den , fragilen Netzwerken“*” der dominierenden Sprachspiele abgewon-
nen werden. Der Punkt, um den es mir hier geht, ist nun, dass in be-
stimmten historischen Konstellationen das Hintergrundwissen reaktiv
in den Vordergrund tritt und sich dabei so benimmt, als wére es von aller
Ewigkeit vorgegeben und als hitte es seine vermeintliche urspriingliche
Verbindlichkeit behalten. Das Verhéltnis zwischen Lebenswelt und Ra-
tionalisierung kehrt sich um und — dem Habermas’schen Kommunikati-
onskonzept zum Spott — verhélt es sich dann so, als kdnnte es noch einen
wirklichen prédrationalen, vorpolitischen Halt geben. In Bezug auf einen
solchen ,Riickgang auf die Lebenswelt”, der eine unversehrte Naivitdt
postuliert, hat Hans Blumenberg von einem , Lebensweltmissverstand-
nis“ gesprochen.

Selbst die Nostalgie einer im Schutz vor der Rationalisierung erlebten
Welt ist im Wesentlichen reaktiv, sie ist nicht a-politisch, sondern anti-

3 Vgl. TKH 2, 589.

% Vgl. hierzu G. Raulet, Critique de la raison communicationnelle, [in:] Habermas, la
raison, la critique, hrsg. von Ch. Bouchindhomme , R. Rochlitz, Editions du Cerf, Paris
1996, S. 100-102.

37 J. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, a.a.0., S. 415 ff.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

politisch. Sie hat Anteil an der Entpolitisierung des 6ffentlichen Raums.
Waihrend der offentliche Raum der Transmissionsriemen zwischen
der gelebten Welt und der Rationalisierung war, ist seine tendenzielle
Abschaffung durch die Technokratisierung der Verwaltung von einer
Privatisierung der Offentlichkeit begleitet: Lobbys belagern Verwaltun-
gen und treten an die Stelle der legislativen Gewalt des Volkswillens,
sodass die Proteste andere Kandle wéhlen miissen als jene der demokra-
tischen Dynamik.

Habermas hat in Strukturwandel der Offentlichkeit gezeigt, dass auf
die Dynamik der Volksvertretung eine zunehmend entpolitisierte Form
politischer Publizitit folgte. Meines Erachtens sind die Entwicklung sei-
ner Uberlegungen in Faktizitit und Geltung®® und seine Beteiligung an der
amerikanischen Debatte liber den Kommunitarismus als Folgen dieser
Feststellung zu verstehen. Auch fiir Habermas wéahlt die Demokratie
nicht mehr die Wege der parlamentarischen Reprdsentation. Die ,,politi-
sche Offentlichkeit* hat die Form von Interessengruppen, Verbinden
und dergleichen angenommen, die den Staat ,belagern”, um
die ,,Schleuse* des Rechts zu passieren”.

Nun aber ist die entpolitisierte Offentlichkeit in zunehmendem MafRe
eine Medienoffentlichkeit und insofern eine sozial verwurzelte und poli-
tisch instrumentalisierte. Es gibt kein Zuriick. Die Lebenswelt ist nicht
die Gemeinschaft, die Ténnies oder noch Plessner der Gesellschaft gege-
niiberstellen konnten, sie ist selbst durch und durch von der Technik und
der  Wissenschaft kolonialisiert®  worden (um  wiederum
an den Habermas’schen Wortschatz anzukniipfen). Es gibt, um eine
Formel von Ilja Srubar darauf zu beziehen, eine , Herstellung alltagsim-
manenter Transzendenz durch die Massenkultur“®.

Es wdre natiirlich falsch, Habermas so zu interpretieren, als
ob das Gegensatzpaar System/Lebenswelt und — auf den ersten Blick —
die Zuordnung der Kommunikation zur Lebenswelt, was den Gegensatz
verscharft, irgendeine Nostalgie geschonter Lebensverhiltnisse transpor-
tierte. Diese ware mit der Rationalisierungstheorie unvereinbar, die sei-
nem Engagement fiir das ,,unvollendete Projekt der Moderne* zugrunde-
liegt. Das wirft die Frage nach ihrem analytischen Potenzial und d.h.
nach ihrer Verbindung mit konkreten soziologischen Untersuchungen
auf. Derselbe Zweifel bzw. dasselbe Desiderat gilt tbrigens auch

38 J. Habermas, Faktizitit und Geltung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1992.

¥ Vgl. G. Raulet, Apologie de la citoyenneté, Editions du Cerf, Paris 1999, S. 105-114.

401, Srubar, Das Politische und das Populére. Die Herstellung alltagsimmanenter Transzen-
denz durch die Massenkultur, [in:] Lebenswelt und Politik. Perspektiven der Phdnomenologie nach
Husserl, a.a.0., S. 229-243.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

fiir Honneth, denn die unmittelbare Evidenz des Anerkennungsbediirf-
nisses schiitzt seinen Ansatz vor dem Mangel an analytischen Erhebun-
gen nicht.

Thr analytisches Potenzial hat die Habermas’sche Entgegensetzung
von System und Lebenswelt an einem brennenden Kontext erprobt,
an welchen hier unbedingt erinnert werden muss. Die 1979 veroffentlich-
ten Stichworte zur geistigen Situation der Zeit entwerfen ein ziemlich diiste-
res Bild der politischen Verhdltnisse und der ideologischen Ressourcen
zu dem Zeitpunkt, den man riickblickend als den Ubergang zur postin-
dustriellen bzw. postmodernen Gesellschaftsformation bestimmen kann.
Habermas prangert ein um sich greifendes Normalitdtsverstindnis, dem
zufolge ,Krisen des Bewufitseins und der Motivation keine Krisen, Sto-
rungen der Sozialisation keine Storungen, privatisierte, d.h. ins Psychi-
sche verlagerte Konflikte keine Konflikte, Anfalligkeiten der politischen
Kultur keine Anfilligkeiten, die Erosionen von Wertorientierungen
und Lebensformen keine Erosionen, Verfassungsbriiche nicht Verfas-
sungsbriiche, sondern lediglich linke Hirngespinste mit medienverstark-
ten Effekten sind“*'. Seinerseits stellt er eine ,,Verddung der kommunika-
tiven Kapazitdten der Lebenswelt” fest. Die Handlungsprozesse, die iiber
die Medien Geld, Macht und Administration verlaufen, verselbstindigen
sich gegeniiber Uberlieferten Lebenszusammenhédngen und marginalisie-
ren immer mehr die Formen der sozialen Integration, die von Werten,
Normen und einem kommunikativ erzielten Einverstindnis abhdngen.
,Das Ubergreifen von Formen der 6konomischen und der administrati-
ven Rationalitit auf Lebensbereiche, die dem Eigensinn moralisch-
und &sthetisch-praktischer Rationalitit gehorchen, fiihrt zu einer Art
Kolonialisierung der Lebenswelt***.

Gerade in diesem Kontext treten Phdnomene in Erscheinung,
die Habermas aus diesem Grund als geradezu ,,surrealistisch* bezeichnet
und angesichts derer er sich am Ende der 1970er Jahre wie wir alle noch
fragte, ob sie ,,nur Regressionen anzeigen“, oder Suchbewegungen dar-
stellen”, d.h. ob man darauf eine neue Theorie-Praxis griinden kann.
Es handelt sich um , Entdifferenzierungsvorginge“ und ,,symbiotische
Formen“ in der Alltagspraxis, deren Ambivalenzen auf den ersten Blick
Zweifel erregen: ,,autonomistische Bewegungen, die sich an ethnischen,
konfessionellen, regionalistischen Konflikten entziinden“*, Alternativ-

4 J. Habermas, Stichworte zur ,,Geistigen Situation der Zeit, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1979, S. 18.

“2 Ebd., S. 28.

“ Ehd., S. 35.

“Ebd.,S.24f



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

projekte, die zwar wie die feministische Bewegung an die historische
Emanzipationsbewegung ankniipfen aber nichtsdestotrotz teilweise par-
tikularistisch und — wie man heute eher sagen wiirde — , kommunitaris-
tisch* ansetzen, kurzum ein Bilindel von Protestpotentialen, die, oft sehr
heterogen zusammengesetzt, , kaum organisationsfahig® sind. Eine Aus-
sage, die ich streng marxistisch zu interpretieren geneigt bin: Diese Be-
wegungen lassen sich nicht zu einem praktischen Hauptwiderspruch
organisieren, welcher der Aufzehrung der normativen Lebensweltres-
sourcen Einhalt gebieten und eine alternative Normativitdtsquelle dar-
stellen konnte.

Auch deshalb nehmen die a priori grundsétzlich legitimen Forderun-
gen von Interessengruppen notwendigerweise neo-populistische Formen
an, wenn sie von der traditionellen demokratischen Dynamik nicht be-
achtet werden, obwohl sie integraler Bestandteil der biirgerlichen Gesell-
schaft sind. Auf die Gefahr hin zu schockieren, sehe ich keinen strukturel-
len Unterschied in den Forderungen der Anhdnger des Front National,
welche sich an ein verschwundenes Weltbild klammern, und den aus
einem Integrationsdefizit hervorgehenden kommunitaristischen Forde-
rungen. Genau deshalb treffen sie in den Wahlurnen zusammen, wie wir
es bei den franzosischen Kommunalwahlen im April 2014 erneut festges-
tellt haben und wie es kurz zuvor die recht groteske Episode des Auf-
stands der bretonischen ,Rotmiitzen gegen die Mautschranken fiir
die LKW-Oko-Steuer bereits illustriert hatte. Der einzige positive As-
pekt, der sich paradoxerweise in den neo-populistischen Revolten
und ihrer inszenierten EmpoOrung finden ldsst, ist die Wiederbelebung
des ,Mobs’. Der Medienmob ist (auf wie immer schockierende Weise)
das Volk. Er ist zugleich das schwichste und das starkste Glied des ,,Sys-
tems*.

Will man seine Artikulation mit den mit ihm verwandten Begriffen
genauer analysieren, erweist sich der Begriff der Lebenswelt als eine gute
Ausgangsbasis, um eine Theorie des Populismus zu begriinden. Der
Neopopulismus erscheint geradezu als das Gegenteil einer Wiederbele-
bung der Gemeinschaft: ein Syndrom der unwiderstehlichen Aufzehrung
lebensweltlicher Zustédnde.

Literarturverzeichnis

Bermes Ch., Lebenswelt (1836—1936). Von der Mikroskopie des Lebens zur
Inszenierung des Erilebens, , Archiv fiir Begriffsgeschichte“ 2002, Nr. 44,
S. 175-197.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

Blumenberg H., Theorie der Lebenswelt, hrsg. von M. Sommer, Suhrkamp,
Berlin 2010.

Gniazdowski A., Die Krisis des europdischen politischen Bewusstseins und die
transzendentale Phdnomenologie, [in:] Lebenswelt und Politik. Perspektiven
der Phdnomenologie nach Husserl, hrsg. von G. Leghissa, M. Staudigl,
Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 2007.

Habermas J., Der philosophische Diskurs der Moderne, Suhrkamp, Frankfurt
am Main 1985.

Habermas J., Die neue Uniibersichtlichkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1985.

Habermas ., Faktizitit und Geltung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1992.

Habermas ., Stichworte zur ,,Geistigen Situation der Zeit*, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1979.

Habermas ., Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1981.

Habermas J., Was heisst Universalpragmatik? (1976), [in:] Vorstudien und
Erginzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1984.

Husserl E., Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phdnomenologie (1936), [in:] Husserliana, Bd. 6, hrsg. von M. Nijhoff,
Den Haag 1954.

Lebenswelt und Politik. Perspektiven der Phdnomenologie nach Husserl, hrsg.
von G. Leghissa, M. Staudigl, Koénigshausen & Neumann, Wiirzburg
2007.

Liibbe H., Religion nach der Aufklirung, Styria, Graz 1986.

Luckmann Th., Lebenswelt, Identitit und Gesellschaft, UVK, Konstanz
2007.

Luhmann N., Funktionen und Folgen formaler Organisation, Duncker &
Humblot, Berlin 1964.

Luhmann N., [in:] J. Habermas. N. Luhmann, Theorie der Gesellschaft oder
Sozialtechnologie, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1971.

Luhmann N., Legitimation durch Verfahren, Suhrkamp, Frankfurt am Main
1969.

Luhmann N., Liebe als Passion, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1982.

Luhmann N., Sinn als Grundbegriff der Soziologie*, [in:] J. Habermas. N.
Luhmann, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, Suhrkamp,
Frankfurt am Main 1971.

Marquard O., Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, Suhrkamp,
Frankfurt am Main, 1963.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

m Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

Orth E. W., Sozialwissenschafien zwischen Metaphysik und Beschreibung. Mag-
lichkeiten und Grenzen der Phdnomenologie bei der Bestimmung des Men-
schen, ,,Man and World“ 1989, Nr. 22.

ProtoSoziologie im Kontext. Lebenswelt und System in Philosophie und Soziolo-
gie, hrsg. von G. Preyer, G. Peter, A. Ufig, Konigshausen & Neu-
mann, Wiirzburg 1996.

Raulet G., Apologie de la citoyenneté, Editions du Cerf, Paris 1999.

Raulet G., Critique de la raison communicationnelle, [in:] Habermas, la raison,
la critique, hrsg. von Ch. Bouchindhomme, R. Rochlitz, Editions du
Cerf, Paris 1996.

Raulet G., Neue Medien, neue Offentlichkeit?, [in:] Perspektiven der Informati-
onsgesellschaft, hrsg. von W. Hoffmann-Riem , Th. Vesting, Hans-
Bredow-Institut, Hamburg 1995.

Raulet G., Singuldre Geschichten und pluralische Ratio, [in:] Verabschiedung
der (Post-)Moderne, hrsg. von J. Le Rider, G. Raulet, G. Narr, Tiibingen
1986.

Raulet G., Zur Kritischen Theorie Europas, ,,Mesotes. Zeitschrift fiir philo-
sophischen Ost-West-Dialog*, Wien, 1993, Nr 2. Neudruck in: Welche
Modernitdt? Intellektuellendiskurse zwischen Deutschland und Frankreich im
Spannungsfeld nationaler und europdischer Identitditsbilder, hrsg. von W.
Essbach, Verlag Arno Spitz, Berlin 2000.

Srubar 1., Das Politische und das Populdre. Die Herstellung alltagsimmanenter
Transzendenz durch die Massenkultur, [in:] Lebenswelt Lebenswelt und Poli-
tik. Perspektiven der Phdnomenologie nach Husserl, hrsg. von G. Leghissa,
M. Staudigl, Kénigshausen & Neumann, Wiirzburg 2007.

Tawny P., ,,Unsere europdische Not* — Sokrates bei Husserl und Patocka, [in:]
Lebenswelt und Politik. Perspektiven der Phdnomenologie nach Husserl, hrsg.
von G. Leghissa, M. Staudigl, Kénigshausen & Neumann, Wiirzburg
2007.

Thomas P.M., Calmbach M., Jugendliche Lebenswelten: Perspektiven fiir
Politik, Pidagogik, Springer, Berlin—-Heidelberg 2013.

Waldenfels B., In den Netzen der Lebenswelt, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1985.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 11/01/2026 17:03:04

Gérard Raulet, Lebenswelt als politisch relevanter Begriff

Summary

Lifeworld as a politically relevant notion

The semantic field of the notion of the “lifeworld” extends onto ontology (‘“being-in-
the-world”), anthropology biology, life sciences in general, as well as sociology. Mean-
while, however, is another, journalistic and inflationary, usage of the term spread
in everyday life, which in a way confirms its informal, “lifelike” character. This is both
a strength and a weakness. That’s exactly why the Husserlian notion has been accused
of being vague or downright contradictory. Indeed, it means a horizon of horizons,
and in every instance a personal horizon, one of my own, which connects me, in my
being-here, with the horizons of others.

The present text departs from the observation that the Husserlian notion involves
since the beginning a culture-critical as well as a science-critical potential, and that
the appearance of direct obviousness that is so typical of the reference to the lifeworld
quickly turns out a reaction to a crisis, and specifically a Joss of transparency. It attempts
to examine the relation between the notion of the lifeworld to politics and tests its ana-
lytical usefulness.

Keywords: lifeworld, politics, Husserl, Habermas, Luhmann

Streszczenie

Swiat zycia jako wazne pojecie polityczne

Semantyczne pole pojecia ,$wiat zycia” rozciaga si¢ na ontologi¢ (,,bycie-w-
swiecie”), antropologie, biologig, nauki przyrodnicze w ogole, a takze na socjologig.
Ale tez mozna skonstatowa¢ pewien inflacyjny, dziennikarski sposob uzywania tego
terminu, ktory jakby potwierdza jego potoczny, ,,zyciowy* charakter. Stanowi to zarow-
no o jego sile, jak i stabosci. Dlatego zrédtowemu Husserlowskiemu pojeciu §wiata zycia
zarzucano, ze jest mgliste czy wrecz sprzeczne. Oznacza ono przeciez horyzont horyzon-
tow, a ponadto za kazdym razem horyzont osobisty, moj, ktory mnie, w moim byciu-
tutaj, taczy z horyzontami innych ludzi. Wychodzac od obserwacji, ze Husserlowskie
pojecie juz od poczatku jest narazone na krytyki ze strony nauki i kultury oraz ze pozér
bezposredniej oczywistosci, z ktora wskazuje si¢ na $wiat zycia, szybko okazuje
si¢ reakcja na sytuacje¢ kryzysu — a mianowicie na utrate przejrzystosci — probuje w poniz-
szym artykule przebada¢ stosunek pojecia $wiata zycia do polityki oraz sprawdzi¢ jego
analityczna przydatnosé.

Stowa kluczowe: $wiat zycia, polityka, Husserl, Habermas, Luhmann

GERARD RAULET, Professor Dr., Paris-Sorbonne University, France. E-mail:
gerard.raulet@paris-sorbonne.fr


http://www.tcpdf.org

