Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

KULTURA I WARTOSCI
ISSN 2299-7806
NR 4(12)/ 2014
ARTYKULY, s. 63-74

_ DIE HOFFNUNG UND DAS GUTE LEBEN.
UBERLEGUNGEN IM ANSCHLUSS AN PLATON
UND THOMAS VON AQUIN

Friedo Ricken SJ

Die Hoffnung ist notwendige Bedingung des guten Lebens, und das gute Leben ist
Grund zur Hoffnung. Thomas von Aquin unterscheidet zwischen dem Affekt und der
Tugend der Hoffnung. Der Affekt der Hoffnung ist ein sinnliches Streben, dessen Objekt
durch vier Merkmale bestimmt ist. (A) Es ist ein Gut; dadurch unterscheidet die Hoff-
nung sich von der Furcht, die sich auf ein Ubel bezieht. (B) Es ist ein zukiinftiges Gut;
dadurch unterscheidet die Hoffnung sich von der Freude, die sich auf ein gegenwartiges
Gut bezieht. (C) Es ist ein schwer zu erlangendes Gut; dadurch unterscheidet die Hoff-
nung sich von der Begierde. (D) Es ist trotz der Schwierigkeit moglich, dieses Gut zu
erlangen; dadurch unterscheidet die Hoffnung sich von der Verzweiflung. Die Tugend
der Hoffnung ist eine Haltung des Willens, d.h. des geistigen Strebens. Objekt der Hoff-
nung ist ein zukinftiges Gut, das zu erlangen zwar schwierig, aber doch mdglich ist.
Moglich ist fiir uns etwas entweder durch uns selbst oder durch andere. Insofern wir
hoffen, dass uns etwas durch gottliche Hilfe moglich ist, rithrt die Hoffnung an Gott.

Schlusselworte: Hoffnung, Platon, Thomas von Aquin, Gut, Tugend der Hoffnung,
Affekt der Hoffnung

Wie verhalten sich die Hoffnung und das gute Leben? Ist die Hoff-
nung eine notwendige Bedingung fiir ein gutes Leben, oder ist das gute
Leben Grund zur Hoffnung? Was ist hier unter dem guten Leben zu
verstehen: dass es uns gut geht oder dass wir ein gutes, d.h. ein gerechtes
und verantwortungsbewusstes Leben fiihren? Beginnen wir mit dem Ver-
such, den Begrift der Hoffnung zu bestimmen.

Wir leben, so fiihrt Platon in seinem Spétdialog Philebos aus, in drei
Zeitdimensionen; in der Gegenwart, der Vergangenheit und der Zukunft.
Das Gegenwartige ist uns durch die Wahrnehmung gegeben, das Ver-
gangene durch die Erinnerung (mnémé), und auf das Zukiinftige beziehen
wir uns durch die Erwartung. Aufgrund der Wahrnehmung und der
Erinnerung bilden wir eine Meinung (doxa). Jemand sieht etwas von



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

Friedo Ricken SJ, Die Hoffnung und das gute Leben...

weitem nur ungenau, und er mochte urteilen, was es ist. Ist das, was dort
bei dem Felsen unter einem Baum steht, ein Mensch oder eine Figur,
die die Hirten gemacht haben? Die Meinung, die er sich bildet, wird
wahr oder falsch sein. Entsprechendes gilt fiir die Erinnerung; auch hier
bilden wir uns eine Meinung, etwa dass wir zu der und der Zeit an dem
und dem Ort den und den getroffen haben. Aber damit ist der Erkenn-
tnisprozess des Gegenwartigen und Vergangenen noch nicht vollstindig
beschrieben. In unserer Seele ist nicht nur ein Schreiber, der unsere Mei-
nung aufschreibt, sondern auch ein Maler, der die dazu gehorenden
Bilder zeichnet. Wir haben uns aufgrund einer Wahrnehmung eine Mei-
nung gebildet, und dabei hat die Seele ein Bild des Wahrgenommen in
sich aufgenommen und mit der Meinung verbunden. Die Bilder der wa-
hren Meinungen sind wahr, die der falschen dagegen falsch.

Was hier fiir die Gegenwart und Vergangenheit gezeigt wurde, gilt
auch fiir die Zukunft. Die Meinungen, die sich auf die Zukunft beziehen,
sind ,, Erwartungen (elpides) auf die kommende Zeit, wir aber sind durch

»l

das ganze Leben immer voll Erwartungen

. Mit diesen Meinungen sind

Bilder verbunden, und diese Bilder rufen Lust hervor. ,In jedem von uns
gibt es also Reden, die wir als Erwartungen bezeichnen. Ja. Und doch
auch jene gemalten Bilder; da sieht doch manchmal einer, wie er in
reicher Menge Gold bekommt, und als Folge davon viel Lust; und auch
sich selbst sieht er darin gemalt, wie er sich gewaltig iiber sich freut
Wie alle Meinungen und die mit ihnen verbundenen Bilder so konnen

auch Erwartungen wahr oder falsch sein.

Die Gesetze skizzieren folgende Anthropologie. Jeder von uns ist ei-
ner’. Er hat in sich zwei gegensitzliche und vernunftlose Ratgeber, Lust
und Schmerz. Hinzu kommen ,,zwei Meinungen iiber das Zukiinftige,
deren gemeinsamer Name Erwartung (elpis)” ist. Die Er-wartung vor
dem Schmerz heifit Furcht, die vor dem Gegenteil Mut. Ihnen tiber-
geordnet ist die Uberlegung, welche von beiden besser und welche

schlechter ist.

Das griechische Wort elpis, mit das Neue Testament die Tugend der
Hoftnung bezeichnet, bedeutet an den beiden besprochenen Stellen ,,Er-

wartung”*

. Eine Erwartung ist eine Meinung tber Zukiinftiges. Mei-

nungen sind mit Bildern verbunden; beide kdnnen wahr oder falsch sein.

! Platon, Philebos, 39 e4—6.

* Ebd., 40 a6-12.

3 Vgl. Platon, Die Gesetze, 644 c4—d3.
*Vgl. 1 Kor 13, 13.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

Friedo Ricken SJ, Die Hoffnung und das gute Leben...

Ein anderer der Unterscheidungsgesichtspunkt ist der Gegenstand der

Erwartung, ob Lust oder Schmerz erwartet wird.

Sollen wir nun sagen, so der ndchste Schritt im Philebos, ,,dass sich
das, was sich in den guten Menschen geschrieben findet, in der Regel als
Wahrheit erweist, weil sie den Gottern lieb sind, wihrend bei den
Schlechten ganz das Gegenteil der Fall ist?”®. Die Erwartungen der guten
Menschen sind wahr, sie erwarten etwas, was tatsichlich der Fall sein
wird. Sokrates behauptet einen Zusammenhang zwischen dem sittlichen
Charakter der Menschen und der Wahrheit ihrer Erwartungen, einen
Zusammenhang zwischen einem sittlich guten Leben und einer berech-
tigten positiven Erwartung. Worin bestehen die Erwartungen eines guten
Menschen? Warum sind sie richtig oder berechtigt?

Platons Staat beginnt mit einem Gesprich iiber das Alter®. Der greise
Kephalos berichtet von den Treffen mit seinen Altersgenossen. ,,Bei di-
esen Zusammenkiinften jammern dann die meisten von uns; sie sehnen
sich nach den Freuden der Jugend zuriick [...] Einige beklagen sich, sie
wiirden wegen ihres hohen Alters von ihren Angehorigen schlecht be-
handelt, und deshalb singen sie ihr Klagelied vom Alter als Ursache di-
eser Ubel”. Dem entgegnet Kephalos: Schuld an diesen Ubeln ist nicht
das Alter, ,,sondern der Charakter der Menschen. Sind sie ndmlich in
guter Verfassung und zufrieden, dann ist auch das Alter nur eine mafige
Last; im andern Fall [...] ist einem Menschen beides beschwerlich, das
Alter und die Jugend”. Die meisten, so wendet Sokrates ein, werden dir
das nicht abnehmen; sie glauben, der Grund, weshalb du das Alter leicht
tragst, sei dein grofles Vermogen und nicht dein Charakter. Kephalos
antwortet mit einer Unterscheidung: Der Besitz ist eine notwendige, aber
keine hinreichende Bedingung dafiir, dass man das Alter leicht tragt.
,Auch der Gute wird das Alter in Armut nicht leicht ertragen, wahrend
wer es nicht ist, auch dann nicht zufrieden sein wird, wenn er reich ist”.
Sokrates fragt den Kephalos: ,,Was ist das grofite Gut, in dessen Genuss
nach deiner Meinung durch den Besitz deines grofen Vermdgens ge-
kommen bist?”. Den grofiten Nutzen des Reichtums sieht Kephalos da-
rin, dass er es ihm moglich macht, dem Tod in ,froher Erwartung”
(hédeia elpis)’ entgegen zu gehen. Der Besitz trigt in hohem MaR dazu
bei, dass man niemand betriigt und niemand etwas schuldig bleibt.
Wenn der Tod niher kommt, macht der Mensch sich Gedanken tber
sein Schicksal in der anderen Welt. ,, Entdeckt man nun in seinem Leben

5 Platon, Philebos, 40 b2—4.
6 Id., Der Staat, 329 a—331b.
" Ebd. 331 a2.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

m Friedo Ricken SJ, Die Hoffnung und das gute Leben...

eine Menge Ungerechtigkeiten, so schreckt man wie Kinder manchmal
aus dem Schlaf auf und bekommt Angst und lebt in quilender Erwar-
tung (meta kakés elpidos); wer sich aber keines Unrechts bewusst ist, dem

steht frohe Erwartung immer zur Seite”.

Das gerechte Leben ist Grund der Hoffnung. Was Kephalos als Ge-
wissheit duflert, versucht Sokrates in der Apologie argumentativ zu entfal-
ten®. Sokrates ist zum Tode verurteilt worden, und er wendet sich im
letzten Teil der Apologie an die unter seinen Richtern, die fiir seinen
Freispruch gestimmt haben. Er spricht von einer inneren goéttlichen
Stimme, die ihn immer warnt, wenn er falsch handeln will. Heute aber,
wo ihn das getroffen hat, was die Menschen fiir das grofte Ubel halten,
sei dieses Zeichen ihm nicht entgegengetreten. ,,Worin soll ich den
Grund dafiir sehen? Ich will ihn euch nennen: was mir hier geschehen
ist, muss offenbar gut sein, und wir kdnnen unmoglich recht haben,
wenn wir glauben, der Tod sei ein Ubel. Dafiir habe ich einen grofien
Beweis. Denn es ist nicht moglich, dass mir das gewohnte Zeichen nicht
entgegengetreten ware, wenn das, was ich vorhatte, nicht gut gewesen

Y

war

Auch eine Uberlegung soll zeigen, dass der Tod ein Gut ist. Aber sie
hat eine geringere Uberzeugungskraft als die Tatsache, dass das géttliche
Zeichen ausgeblieben ist; dem ,groflen Beweis” wird eine Erwartung
gegeniiber gestellt, fiir die viele Griinde sprechen (pollé elpis)’. Der letzte
Satz der Apologie ist das Vorzeichen, unter dem sie zu lesen ist.
Es ist Zeit, ,,dass wir gehen, ich, um zu sterben, ihr, um zu leben. Wer
von uns dem besseren Los entgegengeht, das weil niemand als der Gott
allein”. Die Uberlegung geht davon aus, dass der Tod entweder ein
Nichtsein ist, so dass der Tote nichts mehr wahrnimmt, oder dass er, wie
es die Uberlieferung will, die Reise von hier an einen anderen Ort ist.
In jedem Fall ist er ein Gut. Fiir die erste Moglichkeit verweist Sokrates
auf das Gliick eines traumlosen Schlafes. Im anderen Fall kommt So-
krates von denen, die sich hier Richter nennen und die ihn ungerecht
zum Tod verurteilt haben, zu den wahren Richtern im Jenseits. Die Fol-
gerung des Arguments ist zusammengefasst in einer Aufforderung an die
Richter. In ihr ist der letzte Grund der Hoffnung ausgesprochen. Ab-
er die Gewissheit, mit der diese Aufforderung vorgetragen wird,
geht iiber die Gewissheit der Folgerung hinaus; es ist die Gewissheit,
die das Ausbleiben des géttlichen Zeichens dem Sokrates geschenkt hat,
und dieses Zeichen sagt ihm, was nur der Gott weif3. ,,Aber auch ihr

8 Platon, Apologie des Sokrates, 40 a—41 d.
° Ebd., 40 c4.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

Friedo Ricken SJ, Die Hoffnung und das gute Leben...

miisst, ihr Richter, dem Tod gegeniiber voll guter Erwartung (euelpidas)
sein und iiber diese eine Wahrheit nachdenken, dass es fiir einen guten
Menschen kein Ubel gibt, weder im Leben noch im Tod, und dass seine
Angelegenheiten von den Gottern nicht vernachlédssigt warden”.

Der Mensch lebt, das hatte die Analyse des Philebos gezeigt, in drei
Dimensionen der Zeit: in der Gegenwart, der Vergangenheit und der
Zukunft. Alle drei Dimensionen bestimmen sein Verhdltnis zu sich
selbst: wie er sich selbst erfihrt und in welchem Ausmaf} er sein Leben
bejaht. Aristoteles kniipft an diese Analyse an und bestimmt von ihr her
den Begriff des guten Lebens'™. Es besteht in der Freundschaft des Men-
schen mit sich selbst, und das bedeutet, dass ein Mensch sein Leben in
allen drei Dimensionen bejaht, weil er es in jeder dieser Dimensionen als
erfreulich erlebt. Der Gute , will mit sich selbst zusammen leben. Denn
das tut er gern, denn die Erinnerungen an das, was er getan hat, sind
erfreulich, und die Erwartungen des Zukiinftigen gut und deshalb ange-

nehm”!!

. Wie ist ein solches Selbstverhdltnis moglich? Das Leben des

Guten ist durch die Vernunft bestimmt; sie sichert dessen Identitdt, so
dass der Gute in allen zeitlichen Dimensionen seines Lebens sich selbst
bejahen kann. Weil das, was er getan hat, richtig war, braucht er es nicht
zu bereuen. Die Vernunft bewahrt ihn vor falschen Erwartungen, und sie
sagt ihm, worauf allein es in der Zukunft ankommt: dass er seine Iden-
titdit bewahrt, und das heif’t, dass seine Entscheidung von der Vernunft
bestimmt ist, wie auch immer die Situation beschaffen sein mag, in der
er sich zu entscheiden hat. Das gute Leben im Sinne des vernunftbes-
timmten Lebens ist Grund der Hoffnung; die Hoffnung ist notwendige
Bedingung des guten Lebens im Sinne eines Lebens, das sich selbst in

jeder seiner zeitlichen Dimensionen bejaht.

Thomas von Aquin unterscheidet zwischen dem Affekt (passio) und
der Tugend (virtus) der Hoffnung (spes). Affekte sind Strebungen,
die in uns durch eine Vorstellung hervorgerufen werden; sie beruhen
nicht auf einer Entscheidung; es sind vielmehr Regungen, die wir spon-
tan erleiden; sie sind von Lust oder Unlust begleitet. Beispiele sind Be-
gierde, Zorn, Furcht, Neid, Freude, Mitleid, Liebe, Hass. Dagegen sind
Tugenden Haltungen, die bewirken, dass unsere affektiven Reaktionen
richtig sind, dass wir also z. B. beim richtigen Anlass und im richtigen
Ausmafl Zorn oder Furcht empfinden. Im Anschluss an die Stoa, Augus-
tinus und Boetius unterscheidet Thomas vier Grundaffekte (principales

10 Aristoteles, Nikomachische Ethik, IX, 4.
" Ebd., 1166 a23-26.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

m Friedo Ricken SJ, Die Hoffnung und das gute Leben...

passiones), auf welche die anderen zuriickgefithrt werden: Freude (gau-
dium), Trauer (tristitia), Hoffnung (spes) und Furcht (timor)'?.

Der Affekt der Hoffnung ist ein Streben, dessen Objekt durch vier
Merkmale bestimmt ist'. (a) Es ist ein Gut; dadurch unterscheidet die
Hoffnung sich von der Furcht, die sich auf ein Ubel bezieht. (b) Es ist ein
zukinftiges Gut; was man bereits hat, kann man nicht erhoffen; dadurch
unterscheidet die Hoffnung sich von der Freude, die sich auf ein ge-
genwartiges Gut bezieht. (c) Es geht um ein Gut, das schwer zu erlangen
ist; dadurch unterscheidet die Hoffnung sich vom Verlangen oder der
Begierde, die einfach auf ein zukiinftiges Gut gehen. (d) Es ist trotz der
Schwierigkeit moglich, dieses Gut zu erlangen; dadurch unterscheidet
die Hoffnung sich von der Verzweiflung (desperatio). Die Hoffnung inten-
siviert die Tatigkeit'. Thomas nennt zwei Griinde. Der erste ergibt sich
aus dem Objekt. Dass es sich um ein schwer zu erlangendes Gut handelt,
fordert die Anstrengung heraus; weil es moglich ist, dieses Gut zu erlan-
gen, wird die Schwierigkeit jedoch nicht als Hindernis empfunden. Hoff-
nung, so der zweite Grund, ist mit Freude verbunden: mit der Freude an
dem zu erreichenden Gut und der Freude an der Fahigkeit, dieses Gut
zu erreichen®, und Freude unterstiitzt die Tatigkeit'®.

Dem Affekt der Hoffnung ist der Affekt der Verzweiflung entgegen-
gesetzt'. Wie die Hoffnung, so setzt die Verzweiflung das Verlangen
nach einem Gut voraus. Die beiden Affekte unterscheiden sich dadurch,
dass die Verzweiflung das Urteil voraussetzt, es sei unmoglich, dieses
Gut zu erlangen. Aus diesem Urteil folgt nun jedoch nicht nur, dass man
keine Hoffnung mehr hat, das Gut zu erlangen; es ergibt sich vielmehr
eine Bewegung, die der Bewegung der Hoffnung auf das Gut hin entge-
gengesetzt ist. Weil man es fiir unmoglich hélt, das Gut zu erlangen,
wendet man sich von ihm ab; man nimmt Abstand vom eigenen

Bemihen.

Ist die Hoffnung nur ein Affekt, oder ist sie auch eine Tugend'®? Wo-
durch unterscheiden sich Tugend und Affekt? Das griechische Wort fiir
Tugend (areté) bezeichnet eine Eigenschaft, die ihren Triager, z.B. ein
Werkzeug oder ein Organ, und dessen Werk oder Leistung gut macht.
,,90 macht zum Beispiel die Gutheit (areté) des Auges das Auge gut und

2 Vgl. Thoma de Aquino, Summa Theologiae, 2-1, q. 25, a. 4.

BVgl. 8.Th, 2-1, q. 40, a.
“vVgl. 8.Th., 2-1, q. 40, a.
B Vgl 8.Th, 2-1, q.
Vgl 8.Th, 2-1, q.
Vgl 8.Th, 2-1, q.
BVgl. 8.Th, 2-2, q.

27
37
07
7

)

=R o=

3
3
4
1

PP



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

m Friedo Ricken SJ, Die Hoffnung und das gute Leben...

sein Werk (ergon); denn durch die Gutheit des Auges sehen wir gut
Jedem guten Akt des Menschen, so folgert Thomas, muss daher eine
Tugend entsprechen. Der Akt der Hoffnung ist gut, denn er ,rithrt an
Gott” (attingit ad Deum); also ist die Hoffnung eine Tugend.

Aber inwiefern rithrt der Akt der Hoffnung an Gott? Thomas geht aus
vom Objekt des Affekts der Hoffnung; es ist ein zukiinftiges Gut, das zu
erlangen zwar schwierig, aber doch moglich ist. Moglich ist fiir uns et-
was aber auf zwei Weisen: durch uns selbst und durch andere. , Insofern
wir also hoffen, dass uns etwas durch gottliche Hilfe moglich ist, riihrt
unsere Hoffnung an Gott selbst, auf dessen Hilfe sie sich stiitzt”. Die
Hofftnung ist deshalb eine Tugend, weil sie Gott beriihrt ,als die erste
Wirkursache (prima causa efficiens), insofern sie sich auf seine Hilfe stiitzt,
und als letzte Zielursache (ultima causa finalis), insofern sie in seinem
Genuss (fruitio) die Seligkeit erwartet”®®. Das Gut, das wir von Gott er-
hoffen, muss der Ursache, die es hervorbringt, entsprechen; ,,der unbe-
grenzten Kraft ist es eigen, zu einem unbegrenzten Gut hinzufiihren.
Dieses Gut aber ist das ewige Leben, das im Genuss von Gott selbst bes-
teht: denn man darf von ihm nichts Geringeres erhoffen als was er selbst
ist, weil seine Giite, durch die er dem Geschopf Gutes mittteilt, nicht

geringer ist als sein Wesen”?!

. Alle anderen Giter sind nur insofern Ge-

genstand der Hoffnung als sie in einer Beziehung zur ewigen Seligkeit

stehen.

Thomas wendet ein: Die ewige Seligkeit kann nicht das eigentliche
Objekt der Hoffnung sein®?. Die Hoffnung ist eine Bewegung des Geistes;
die ewige Seligkeit lbersteigt aber jede Bewegung des menschlichen
Geistes; dafiir verweist er auf 1 Kor 2,9: was ,,in keines Menschen Herz
gekommen ist”. Was und wie die ewige Seligkeit ist, so die Antwort,
kann vom homo viator nicht erkannt werden; der Mensch kann sie aber
unter dem allgemeinen Begriff des vollkommenen Gutes erfassen, und so
entsteht die Bewegung der Hoffnung. Deshalb sage der Apostel:
In der Hoffnung »haben wir einen sicheren und festen Anker der Seele,
der hineinreicht in das Innere hinter dem Vorhang«: ,,weil das, was wir hof-

fen, uns noch verhiillt ist”*.

Hier wird nochmals ein Unterschied zwischen der Tugend und dem
Affekt der Hoffnung deutlich®. Thomas unterscheidet beim Menschen

19 Aristoteles, Nikomachische Ethik, I1 5, 1106 al17-19.
Ovgl. S.Th., 2-2,q. 17, a. 5.

2vgl. S.Th., 2-2,q. 17, a. 2.

2Vgl. S.Th., 2-2,q.17,a. 2, v.qn. 1.

2 Hebr 6,19.

#Vgl. S.Th., 2-2,q. 18, a. 1.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

Friedo Ricken SJ, Die Hoffnung und das gute Leben...

zwel Formen des Strebevermogens (appetitus): das sinnliche (sensitivus)
und das geistige (intellectivus), das Wille (voluntas) genannt wird. Der Af-
fekt der Hoffnung ist eine Bewegung des sinnlichen Strebevermogens;
eines seiner Merkmale ist das sinnliche Streben (desiderium, cupiditas)
nach einem Gut. Dagegen ist die Tugend der Hoffnung eine Haltung des
Willens. Eine Haltung wird aus dem Akt erkannt, der aus ihr hervorgeht.
Der Akt der Tugend der Hoffnung kann kein Akt des sinnlichen Strebens
sein, denn sein priméres und eigentliches Objekt ist kein sinnliches, son-
dern ein gottliches Gut. Folglich ist die Tugend der Hoffnung eine Hal-
tung des Willens.

Wie verhélt die Hoffnung sich zum Glauben? Geht sie dem Glauben
voraus?®. Dafiir kénnte man sich auf Hebr 11,1 berufen, wo der Glaube
mit Hilfe der Hoffnung definiert wird: ,»Glaube aber ist: Feststehen
in dem, was man erhofft«”. Was aber gebraucht wird, um etwas anderes
zu definieren, muss frither und bekannter sein. , Also ist die Hoffnung
frither als der Glaube”. Thomas antwortet: Der Glaube geht der Hoft-
nung absolut voraus. Jemand kann nur dann hoffen, wenn ihm das Ob-
jekt der Hoffnung als moglich vorgelegt wird. Objekt der Hoffnung ist
zum einen die ewige Seligkeit, zum andern die Hilfe Gottes. Beides wird
uns durch den Glauben vorgelegt; er ldsst uns erkennen, dass wir zum
ewigen Leben gelangen konnen und dass uns dafiir Gottes Hilfe zur
Verfiigung steht. Thomas zitiert Hebr 11,6 ,,Wer zu Gott kommen will,
muss glauben, dass er ist und dass er denen, die ihn suchen, ihren Lohn
geben wird*.

Wie steht es mit der Gewissheit oder Sicherheit (certitudo) der Hoff-
nung?”. Die Hoffnung des Menschen in diesem Leben, so scheint es, hat
keine Gewissheit. Denn die Hoffnung ist eine Haltung des Willens; Ge-
wissheit ist aber nicht Sache des Willens, sondern des Intellekts. Thomas
antwortet mit einer Unterscheidung: Gewissheit oder Sicherheit findet
sich in etwas in zweifacher Weise, essentialiter und participative. Zwischen
der Gewissheit und dem Erkenntnisvermogen besteht ein begrifflicher
Zusammenhang; nur das Erkenntnisvermdgen kann iiber Gewissheit
und Ungewissheit einer Sache entscheiden. Aber anderes kann an der
Gewissheit des Erkenntnisvermogens in der Weise teilhaben, dass es von
ihm sicher zu seinem Ziel bewegt wird. In diesem Sinn wirkt die Natur
,mit Sicherheit” (certitudinaliter), weil die gottliche Vernunft ein jedes
,mit Sicherheit” auf sein Ziel hin bewegt. ,,Und so geht auch die Hoff-

®Vgl. $.Th., 2-2,q.17,a. 7.
%Vgl. S.Th., 2-2, q. 18, a. 4.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

Friedo Ricken SJ, Die Hoffnung und das gute Leben...

nung mit Sicherheit auf ihr Ziel zu, indem sie gleichsam teilhat an der
Gewissheit vom Glauben, der im Erkenntnisvermdgen ist”.

Der Tugend der Hoffnung ist die Stiinde der Verzweiflung entgegen-
gesetzt; was die Hoffnung fiir unser Leben bedeutet, wird erst deutlich,
wenn wir die Verzweiflung betrachten. Die Verzweiflung ist nicht nur
eine Siinde, sondern der Ursprung der anderen Siinden?’. Dafiir beruft
Thomas sich auf Eph 4,19 »Sie verzweifelten an sich selbst und gaben
sich der Ausschweifung hin, um voll Gier jede Art von Gemeinheit
zu begehen«. Jedes Streben, so argumentiert Thomas im Anschluss
an Aristoteles®®, das dem wahren Denken entspricht, ist gut; jedes Stre-
ben, das dem falschen Denken entspricht, ist schlecht und Siinde. Das
wahre Urteil des Intellekts tiber Gott lautet, dass von ihm das Heil des
Menschen kommt und dass er dem Siinder vergibt; die falsche Meinung
ist, dass er dem reuigen Stinder die Vergebung verweigert. Der Akt der
Hoffnung entspricht dem wahren Urteil und ist ein Akt der Tugend; der
entgegengesetzte Akt der Verzweiflung entspricht einer falschen Mei-

nung iiber Gott und ist Stinde.

Siinden heraus®; das Wesen der Verzweiflung ist die letzte innere
Haltlosigkeit, wie sie in Eph 4,19 beschrieben ist. Jede Stinde ist Abkehr
vom unverdnderlichen Gut und Hinwendung zu einem verdnderlichen
Gut. Die anderen Siinden bestehen in der Hinwendung zu einem
verdnderlichen Gut, und aus dieser Hinwendung ergibt sich als notwen-
dige Folge die Abkehr vom unverdnderlichen Gut. Dagegen besteht die
Verzweiflung in der Abkehr vom unverdanderlichen Gut; die Hinwen-
dung zu einem verdnderlichen Gut ist deren notwendige Folge, denn die
Seele, die sich von Gott abwendet, muss sich notwendig anderem zu-

wenden.

Die Verzweiflung ist die grofite Siinde®. Die Siinden, die den drei
theologischen Tugenden Glaube, Hoffnung und Liebe entgegengesetzt
sind, sind schwerer als alle anderen Siinden, denn in ihnen wendet der
Mensch sich direkt von Gott ab, wahrend in den anderen Sunden die
Abkehr von Gott die notwendige Folge davon ist, dass er sich einem
endlichen Gut zuwendet. Die den theologischen Tugenden entgegen-
gesetzten Stinden sind Unglaube, Verzweiflung und Hass auf Gott. Ver-
glichen mit der Verzweiflung sind Unglaube und Hass auf Gott insofern
schwerere Siinden, als sie sich gegen Gott wenden, wie er in sich ist. Der

Vgl S.Th., 2-2, q. 20, a. 1.

28 Aristoteles, Nikomachische Ethik, V12, 1139 a23-25.
¥Vgl. S.Th., 2-2,q.20,a. 1 ad 1.

Ovgl. S.Th., 2-2, q. 20, a. 3.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

Friedo Ricken SJ, Die Hoffnung und das gute Leben...

Unglaube glaubt der Wahrheit Gottes nicht; der Hass gegen Gott besteht
darin, dass der Wille Gott als das hochste Gut ablehnt. Dagegen geht es
in der Verzweiflung darum, was Gott fiir uns ist; der Mensch hofft nicht,
dass er an Gott, dem hochsten Gut, teilhaben wird. ,Folglich ist es, an
sich gesehen, eine grofiere Siinde, der Wahrheit Gottes nicht zu glauben
oder Gott zu hassen, als nicht darauf zu hoffen, von ihm die Herrlichkeit
zu erlangen”. Von der Frage, welche dieser drei Stinden an sich gesehen
schwerer ist, unterscheidet Thomas die Frage, was diese Stinden fiir uns
bedeuten, und er antwortet, dass die Verzweiflung , gefdhrlicher” ist als
Unglaube und Hass auf Gott, denn mit der Hoffnung stirbt die Motiva-
tion, die uns zum Guten antreibt und vom Bosen zuriickhalt. ,,Wenn die
Hoffnung beseitigt ist, stiirzen die Menschen ziigellos in die Laster, und
sie werden von guten Anstrengungen abgehalten”. Thomas zitiert Isidor
von Sevilla: ,,»Eine Schandtat zu begehen ist ein Tod der Seele, aber zu

verzweifeln ist, in die Holle hinabzusteigen«”.

Thomas fragt nach der Wurzel der Verzweiflung™, und er geht aus
von Objekt der Hoffnung. Es ist ein schwer zu erlangendes Gut, das
entweder durch den Hoffenden selbst oder durch einen anderen moglich
ist. Es kann folglich zwei Griinde geben, weshalb ein Mensch nicht hofft,
die ewige Seligkeit zu erlangen. Er kann sie nicht fiir ein Gut halten,
oder er halt es nicht fiir moglich, sie durch sich oder durch einen anderen
zu erlangen. Der erste Grund ist gegeben, wenn ein Mensch keinen
Geschmack an geistlichen Giitern hat, weil er auf die sinnlichen Geniisse
fixiert ist; hier ist das Laster der Wollust (luxuria) Ursache der Verzweif-
lung. Grund dafiir, die Seligkeit nicht fiir moglich zu halten, ist eine
Niedergeschlagenheit (deiectio), die so sehr von einem Menschen Besitz
ergriffen hat, dass er nicht glaubt, er konne jemals etwas Gutes erreichen.
Deren Ursache ist das Laster der acedia. Sie ist ,,eine Traurigkeit, die den
Geist niederdriickt; deshalb entsteht auf diese Weise die Verzweiflung

aus der acedia”.

Die acedia besteht darin, dass man ein Gut flieht wegen eines Ubels,
das mit diesem Gut verbunden ist; sie ist die Trauer iiber ein geistliches
Gut, weil damit kérperliche Anstrengung verbunden ist”>. Die acedia ist
der gottlichen Tugend der Liebe entgegengesetzt. Die Wirkung der Liebe
ist die Freude an Gott; ,,die acedia ist aber die Traurigkeit tiber ein geis-
tliche Gut insofern es ein gottliches Gut ist”*. Sie ist, so kdnnen wir das
Wort acedia iibersetzen, der ,,Uberdruss” oder , Ekel” an geistlichen und

1vgl. S.Th., 2-2, q. 20, a. 4.
2Vgl. S.Th., 1-2, q. 84, a. 4.
3 8.Th,2-2,q.35,a. 3.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

Friedo Ricken SJ, Die Hoffnung und das gute Leben...

gottlichen Giitern. Thomas beschreibt sie als eine ldhmende Freudlosig-
keit*. Sie lastet so auf dem Menschen, dass er nichts tun mag; er emp-
findet Widerwillen gegeniiber jeder Tétigkeit; jede Anstrengung ist ihm
zu viel. ,Von einigen wird gesagt, dass die acedia »eine Erstarrung der
Seele ist, die es versaumt, Gutes zu beginnen«”.

Die Verzweiflung zeigt uns, was die Tugend der Hoffnung fiir unser
Leben bedeutet und was sie voraussetzt. Ohne Hoffnung sind wir inner-
lich haltlos und unfédhig, etwas Gutes zu beginnen. Die Hoffnung setzt
die theologischen Tugenden des Glauben und die Liebe voraus; es gibt
keine Hoffnung ohne die Freude an Gott, die Frucht der Liebe ist, und es
gibt keine Hoffnung ohne die ethische Tugend der MéaRigkeit (temperan-
tia), die dem Laster der Wollust entgegengesetzt ist, denn nur der
Maéfige ist zur Freude an den geistlichen und gottlichen Giitern fahig.

Literarturverzeichnis

Aristoteles, Nikomachische Ethik, viele Ausgaben.

Das Neue Testament, viele Ausgaben.

Platon, Apologie des Sokrates, viele Ausgaben.

Platon, Philebos, viele Ausgaben.

Platon, Der Staat, viele Ausgaben.

Platon, Die Gesetze, viele Ausgaben.

Thoma de Aquino, Summa Theologiae, 1.11. 90-97 [S. Thomae Aquinatis,
Summa theologiae, cura et studio P. Caramello, vol. 1-2, Marietti, Tori-
no 1963, I-11, q. 90-97].

Summary

Hope and a good life.
Reflections concerning Plato and Thomas Aquinas

Hope is a necessary condition of a good life, and a good life provides a basis for hope.
Saint Thomas Aquinas distinguishes between hope as an emotion and hope as a virtue.
The emotion of hope is a sensual quest, whose object is defined by four features: (a) it is
a good; hope is thus distinct from fear, which refers to an evil; (b) it is a future good; hope
is thus distinct from joy, which refers to a present good; (c) it is a good difficult to obtain;
hope is thus distinct from desire; (d) despite difficulty, this good is obtainable; hope is

*Vgl. S.Th., 2-2, q. 35, a. 1.



Pobrane z czasopisma http://kulturaiwar tosci.jour nals.umcs.pl
Data: 19/01/2026 01:45:23

Friedo Ricken SJ, Die Hoffnung und das gute Leben...

thus distinct from despair. The virtue of hope is an attitude of the will, or a spiritual
quest. The object of hope is a future good, which is attainable although with difficulty.
Something is attainable for ourselves, or through ourselves, or through others. If we have
hope that something is attainable for us with divine help, hope rests in God.

Keywords: hope, Plato, Thomas Aquinas, good, the virtue of hope, the emotion of hope

Streszczenie

Nadzieja a dobre Zycie.
Rozwazania w nawigzaniu do Platona i Tomasza z Akwinu

Nadzieja jest warunkiem koniecznym dobrego zycia, za$ dobre zycie jest podstawa
dla nadziei. Swicty Tomasz z Akwinu czyni rozroznienie miedzy nadzieja jako uczuciem
oraz nadzieja jako cnota. Uczucie nadziei jest daznoscia zmystowa, ktérej przedmiot jest
okreslony przez cztery cechy: (a) jest dobrem; przez to nadzieja rozni si¢ od lgku, ktory
odnosi sig do jakiego$ zta; (b) jest to dobro przyszie; przez to nadzieja r6zni si¢ od rado-
$ci, odnoszacej si¢ dobra terazniejszego; (c) jest to dobro trudno osiagalne; przez to na-
dzieja rozni si¢ od pozadania; (d) mimo trudnosci, jest to dobro osiagalne; przez to na-
dzieja rozni sig od rozpaczy. Cnota nadziei to postawa woli, tj. dazenia duchowego.
Przedmiotem nadziei jest przyszie dobro, ktorego osiagnigcie — jakkolwiek trudne — jest
mozliwe. Mozliwe jest co$ dla nas albo przez nas samych, albo przez innych. Jezeli zy-
wimy nadziejg, ze co$ jest dla nas mozliwe dzigki boskiej pomocy, nadzieja spoczywa
w Bogu.

Stowa kluczowe: nadzieja, Platon, Tomasz z Akwinu, dobro, cnota nadziei, uczucie
nadziei

FRIEDO RICKEN 8J, Professor Dr., Munich School of Philosophy, Germany.
E-mail: friedo.ricken@hfph.de


http://www.tcpdf.org

