
Mediatization Studies 4/2020 � DOI: 10.17951/ms.2020.4.57-70

Rafał Leśniczak
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie (Polska)

r.lesniczak@uksw.edu.pl

https://orcid.org/0000-0003-0099-4327

Etyczne aspekty mediatyzacji życia religijnego – 
uwagi do dyskusji

Ethical Aspects of Mediatization of Religious Life –  
Comments for the Discussion

Abstrakt. Celem artykułu jest refleksja nad ważnymi etycznymi aspektami mediatyzacji życia religijne-
go, do których zaliczono: obecność sacrum w przestrzeni profanum; prawdę jako punkt odniesienia dla 
medialnych interpretacji doktrynalnych podstaw religii; determinanty życia religijnego w przestrzeni 
mediów. Artykuł ma charakter przeglądowy. Wykorzystano metodę analizy i syntezy. Udowodniono, że 
korespondencyjna definicja prawdy stanowi ważny punkt odniesienia w pytaniu o rzetelność informowa-
nia o religii. Religijne kwestie o charakterze doktrynalnym domagają się od mediów wierności przekazu, 
a pozostałe kwestie religijne pozwalają na większą swobodę interpretacyjną. Podstawowe determinanty 
życia religijnego (tożsamość i wynikająca z niej autodeklaratywność wiary, formalna przynależność osoby 
do danej religii, indywidualne i wspólnotowe praktyki religijne) wymagają od nadawców nie tylko wiedzy 
z obszaru nauk o komunikowaniu, lecz także stosownej wiedzy religijnej, procesy mediatyzacji dotyczące 
życia religijnego mają bowiem określone granice użyteczności i stosowalności.

Słowa kluczowe: etyka; mediatyzacja; profanum; religia; sacrum

Abstract. The aim of the article is to reflect on important ethical aspects of mediatization of religious 
life, which include: the presence of the sacrum in the space of profanum; the truth as a reference point 
for media interpretations of the doctrinal foundations of religion; factors of religious life in the media 
space. This text is a review article. The method of analysis and synthesis was used. It has been proven 
that the correspondence definition of truth is an important point of reference in the question of the 
reliability of reporting about religion. Religious doctrinal issues demand media fidelity to the message, 
while other religious issues allow greater freedom of interpretation. The basic determinants of religious 
life (identity and the resulting self-declarativeness of faith, formal affiliation of a person to a specific 
religion, individual and community religious practices) require from broadcasters not only knowledge in 
the field of communication sciences, but also relevant religious knowledge. The mediatization processes 
concerning religious life have certain limits of usefulness and applicability.

Keywords: ethics; mediatization; profanum; religion; sacrum

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



Rafał Leśniczak58

Wprowadzenie

Pandemia koronawirusa COVID-19, która dotknęła w 2020 r. międzynarodową 
społeczność, przyczyniła się do światowej kwarantanny, wyrażającej się m.in. w za-
mknięciu granic, dystansie społecznym, zdalnych formach nauczania w szkołach 
i na uniwersytetach, zawieszeniu normalnego funkcjonowania wielu sektorów go-
spodarki i usług oraz organizowania imprez masowych. Z punktu widzenia wyznaw-
ców różnych religii epidemia spowodowała brak możliwości bezpośredniego udziału 
w publicznym kulcie. Na przykład z powodu COVID-19 jedna z muzułmańskich 
praktyk o największym znaczeniu, czyli pielgrzymka do Mekki, została decyzją władz 
saudyjskich z dnia 27 lutego 2020 r. tymczasowo zawieszona (Chulov, 2020). Władze 
Iraku z kolei zaprzestały organizacji pielgrzymki do świętego miasta Karbali (BBC 
News, 2020). Podczas pandemii wprowadzono decyzje dotyczące zawieszenia orga-
nizowania zbiorowych modłów w meczetach (Nasrullah, 2020). Papież Franciszek 
przewodniczył nabożeństwom Wielkiego Tygodnia oraz Świąt Wielkanocnych bez 
udziału wiernych (Vatican News, 2020). W wielu państwach na czas epidemii zostały 
zamknięte miejsca kultu (m.in. we Włoszech, w Kuwejcie, Niemczech, Iranie) lub 
wprowadzono znaczące limity (np. w Polsce, Francji czy na Węgrzech) (Burke, 2020; 
KAI, 2020). Przywódcy największych religii apelowali do wiernych o korzystanie 
z mediów podczas wprowadzonego lockdownu. Badania dotyczące religijnych praktyk 
wiernych Kościoła katolickiego w Polsce uwyraźniły znaczący wzrost użytkowników 
telewizji i Internetu podczas transmisji mszy świętych w czasie pandemii COVID-19: 

Jak wynika z danych Nielsen Audience Measurement – udostępnionych portalowi Wir-
tualnemedia.pl przez Mediacom – średnia widownia mszy świętej emitowanej w niedziele 
o godz. 7.00 w TVP1 w dniach 15 i 22.03.2020 wyniosła 1,65 mln widzów, co przełożyło się 
na 34,04 proc. udziału wśród wszystkich widzów, 15,53 proc. w grupie wiekowej 16–49 lat 
oraz 18,90 proc. w grupie 16–59 lat. Dla porównania, w okresie od 1.01.2020 do 8.03.2020 
(emisja w niedziele i święta o godz. 7.00), transmisje śledziło średnio 435 tys. osób, co dało 
stacji odpowiednio 18,11 proc., 4,01 proc. i 6,32 proc. udziału. Widownia mszy w okresie 
epidemii koronawirusa zwiększyła się niemal czterokrotnie. (Kurdupski, 2020)

Raport A. Selsky’ego (2020) z amerykańskiej agencji prasowej Associated Press 
dowodzi, że wzrost liczby użytkowników religijnych transmisji online podczas pan-
demii dotyczy wszystkich największych światowych religii: chrześcijaństwa, islamu, 
hinduizmu, buddyzmu i judaizmu. Tytułem przykładu dziennikarz przywołał dane 
liczbowe zebrane przez O. Suleimana, przywódcę islamu w Irving w Teksasie, które 
odnoszą się do liczby wyświetleń filmów na YouTube przesłanych przez Yaqeen Insti-
tute for Islamic Research – przez cały rok 2019 zostały one wyświetlone 30 mln razy, 
a w okresie zaledwie sześciu tygodni pandemii (4.04.2020–16.05.2020) odnotowano 
20 mln wejść.

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



59Etyczne aspekty mediatyzacji życia religijnego – uwagi do dyskusji

COVID-19 w znaczący sposób wyeksponował zatem związek życia religijnego 
i mediów. Relacje pomiędzy mediami i religią są przedmiotem badań wielu uznanych 
medioznawców i socjologów religii (Hoover, 2006; Hepp, Hjarvard & Lundby 2010; 
Hjarvard, 2011; Lövheim & Hjarvard, 2019).

W niniejszym opracowaniu podjęto refleksję nad ważnymi etycznymi aspektami 
mediatyzacji życia religijnego. Do zagadnień wpisujących się w przestrzeń aksjolo-
gicznego namysłu nad tą kwestią można zaliczyć: obecność sacrum w przestrzeni 
profanum; prawdę jako punkt odniesienia dla medialnych interpretacji doktrynalnych 
podstaw religii; determinanty życia religijnego w przestrzeni mediów. Artykuł ma 
charakter przeglądowy. Wyeksponowano wybrane kwestie jako postulowane do dal-
szej refleksji medioznawczej, nie traktując jednocześnie zaproponowanych kierunków 
badań jako jedynego i wyłącznego horyzontu badań. W pierwszej części wyjaśniono 
kwestie terminologiczne, a w drugiej wybrane kwestie dyskusyjne dotyczące etycz-
nych aspektów mediatyzacji życia religijnego, w trzeciej zaś zaprezentowano wnioski.

Kwestie terminologiczne

Zgodnie z definicją W. Pisarka mediatyzacja to „proces pośrednictwa mediów 
w poznawaniu świata; wpływanie przez media na postrzeganie przez człowieka rze-
czywistości niedostępnej bezpośredniemu doświadczeniu wraz z konsekwencjami 
takiego pośrednictwa; kształtowanie obrazu całej rzeczywistości społecznej, a nawet 
kompleksowych doświadczeń społecznych pod wpływem konstrukcji medialnych” 
(Pisarek, 2006, s. 118). Przyjęta na użytek niniejszej analizy definicja mediatyzacji 
autorstwa nestora polskiego prasoznawstwa świadczy o zogniskowaniu uwagi autora 
na zrozumieniu bardziej mechanizmu pośrednictwa mediów niż zmiany społecznej 
wywołanej zmianą w mediach, w tym w przekazie mediów. W ujęciu W. Pisarka proces 
mediatyzacji można rozpatrywać na kilku poziomach: nadającego przekaz, odbiorcy 
oraz technologii. Jeśli bowiem na sytuację komunikacyjną spoglądamy w perspekty-
wie teoretycznej, to dostrzegamy w niej fundamentalne elementy ją konstytuujące: 
nadawcę, komunikat, kontekst, kod, kanał i odbiorcę (Bachura, 2011). Podział procesu 
mediatyzacji na poziom nadawcy, odbiorcy i technologii należy odczytywać nie jako 
wyizolowane od siebie i niepowiązane ze sobą przestrzenie analizy, lecz raczej jako 
„system naczyń połączonych”, w którym pomocne dla zrozumienia ich wzajemnych 
powiązań są zjawiska konwergencji mediów oraz model komunikacji opartej na inter- 
akcji nadawcy z odbiorcą (Iwaszko, 2010; Kopecka-Piech, 2011). Z kolei „doświadcze-
nie społeczne”, o którym wspomina W. Pisarek, prędzej czy później zmierzać będzie 
w stronę podejścia konstruktywnego (Kopecka-Piech, 2015).

Religię potraktowano jako przeżywaną w wymiarze indywidualnym i wspólnoto-
wym osobową relację jednostki do Boga, natomiast życie religijne jako jego praktyczną 
realizację (Kamiński & Zdybicka, 1974). Do podstawowych elementów życia religij-

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



Rafał Leśniczak60

nego zaliczono: tożsamość religijną, deklarowaną i urzeczywistnianą przynależność 
do wspólnoty religijnej oraz wypełnianie obligatoryjnych praktyk religijnych.

Jako nadawcę autor przyjął w analizie osobę dziennikarza, instytucjonalne źródło 
informacji przekazujące wiadomości na temat życia religijnego bądź wytwórcę dys-
kursu. Z kolei pod pojęciem odbiorcy autor rozumie grupę docelową, audytorium 
dysponujące określonym zasobem wiedzy, mające konkretne usytuowanie społeczne, 
zainteresowania, kompetencję komunikacyjną oraz potrzeby intelektualne i emocjo-
nalne. Odbiorcą jest zatem w podjętym obszarze badań wyznawca danej religii, który 
od przekazu medialnego oczekuje zaspokojenia potrzeb dotyczących życia religijnego, 
np. przekazu wiedzy na temat religii czy też transmisji najważniejszych form kultu 
religijnego. Natomiast technologia to kanały dystrybucji przekazu, szeroko rozumiany 
kontekst kulturowy dyskursu oraz bardziej specyficzny kontekst sytuacyjny (Lisow-
ska-Magdziarz, 2006).

Obecność sacrum w przestrzeni profanum

W literaturze filozoficznej eksponuje się podział rzeczywistości na sacrum i pro-
fanum. Są to dwie sfery intuicyjnie odnoszone do sfery świętej i świeckiej. Według 
M. Eliadego (1999) sacrum i profanum to dwa sposoby bycia w świecie, dwie sytuacje 
egzystencjalne. Dokonując metafizycznej analizy człowieka jako bytu otwartego na 
transcendencję, R. Otto (2004) zauważył, że istnieje w nim głębokie przeczucie istnie-
nia wyższego bytu, które bazuje na kognitywistyce pozarozumowej. Z kolei zdaniem 
G. Löhra doświadczenie religijne związane jest z głębią świadomości człowieka, który 
uznaje Boga za fundament duchowej rzeczywistości: 

Człowiek religijny ma swoje prawo do istnienia, ponieważ Bóg jest najgłębszym fun-
damentem świata i zarazem fundamentem duszy człowieka. (…) Człowiek może w ogóle 
doświadczyć bóstwa tylko wtedy, gdy objawi mu się ono w głębi jego świadomości [Der re-
ligiöse Mensch hat seine Existenzberechtigung, weil Gott der tiefste Grund der Welt ist und 
zugleich der Seelengrund des Menschen. (…) Der Mensch kann also die Gottheit über-
haupt nur erfahren, wenn sie sich ihm in der Tiefe seines Bewusstseins offenbart]”. (Löhr, 
1993, s. 118)

Niematerialny wymiar doświadczenia religijnego uzewnętrzniany jest w prakty-
kach religijnych. Wewnętrzna relacja osoby ludzkiej z Bogiem, a także jej zewnętrzne 
przejawy zostają asocjowane z terminem sacrum. To co nie należy do sfery świętej, 
zaliczone zostaje do sfery profanum. Procesy mediatyzacji, uwyraźniające znaczącą 
rolę mediów w procesach komunikowania, nie przynależą do sfery sacrum, lecz jako 
przynależące do sfery profanum mogą wpływać na doświadczenie religijne człowieka 
w sensie tworzenia przez człowieka klucza interpretującego jego stosunek do świata 

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



61Etyczne aspekty mediatyzacji życia religijnego – uwagi do dyskusji

i Boga. Profanum wpływa na sacrum m.in. w wymiarze duchowym, psychologicznym 
i socjologicznym. Mediatyzacja zwykle oznacza eliminację sacrum z życia człowieka, 
a jej konsekwencją są indywidualizacja i prywatyzacja religii, co oznacza, że dana 
osoba traktuje przeżywanie własnego odniesienia do Absolutu jako kwestię prywatną, 
do której dostępu nie ma wspólnota lub jest on znacznie zredukowany (Motak, 2010). 
Jak wskazuje D. Guzek, proces mediatyzacji prowadzi do redukcji wspólnotowego 
wymiaru modlitwy na rzecz zindywidualizowanych działań. W opinii polskiego me-
dioznawcy „problematyczną okazuje się realizacja podstawowej funkcji religii, jaką 
jest łączenie ludzi” (Guzek, 2015, s. 76), a także mieszanie się sfer sacrum i profanum. 
Konsekwencją synkretyzmu powyższych obszarów będzie z jednej strony „skracanie” 
fizycznego dystansu między wyznawcą danej religii a świątynią, między komunikatami 
nadawanymi przez lidera religijnego a członkami wspólnoty. W tym znaczeniu media 
przyczyniają się do dywulgacji doświadczenia religijnego. Z drugiej strony media, jako 
przynależące do sfery profanum, mogą jednak traktować wartości religijne, będące 
częścią życia religijnego, instrumentalnie, manipulacyjnie, konsumpcyjnie i skan-
dalicznie, co uwyraźnia antagonizm pomiędzy sferami profanum i sacrum (Jęczeń, 
2011). Dobrą egzemplifikacją tej sytuacji są kontrowersyjne kampanie reklamowe, 
które wykorzystują symbole religijne (Stępniak, 2018a). Zazwyczaj motywy religijne 
w mediach świeckich, a zatem reprezentujących obszar profanum, cechuje deprywacja 
uprzednio posiadanej tożsamości oraz redukcja wyłącznie do roli znaku. D. Guzek 
(2013, s. 313) określił taki sposób wykorzystania symboli sakralnych mianem „sym-
bolicznego regresu”. Zdaniem K. Stępniaka sacrum w reklamie komercyjnej ma za 
cel „przyciągnąć uwagę odbiorcy, czasem wywołać szum medialny, szokować czy 
wprost oburzać. A wszystko po to, by reklama mogła »żyć«, by było o niej głośno. 
Zazwyczaj tak rozumiane »sacrum« jest częścią reklamy szokującej (shockvertising)” 
(Stępniak, 2018b, s. 331).

Relacje pomiędzy sacrum i profanum należy współcześnie rozpatrywać w kontek-
ście ery postsekularnej, redefinicji pojęcia religii (które bywa traktowane wyłącznie 
jako jedna z form duchowości) (Rogińska, 2014), idei sekularyzmu odwołującej się 
do Weberowskiej koncepcji entzauberte Welt (Vahland, 2001) czy postulatów pono-
woczesnej konfrontacji wiedzy i wiary, negującej filozoficzną anzelmiańską formułę 
fides quaerens intellectum (Rogińska, 2014). W przypadku nurtów typu New Age, 
reprezentujących duchowość maksymalną, następuje synteza wiary i wiedzy oraz 
zmiana paradygmatu współczesnej nauki – krytyka optyki redukcjonistycznej i du-
alistycznej (Rogińska, 2014). Odnotowuje się ponadto nurt duchowości, który nie 
tylko chce wyjaśnić świat ludzki, lecz także go usprawiedliwić. Stąd, zdaniem nie-
mieckiego filozofa J. Habermasa (2002), samo profanum nie wystarcza człowiekowi. 
W wymiarze zmediatyzowanej rzeczywistości religijnej odnotowuje się przeżywanie 
sacrum wirtualnego w sposób realny i duchowy, choć faktycznie nie jest ono sacrum 
nadprzyrodzonym, a jedynie konsekwencją konwergencji technologii cyfrowej i du-
chowości (Rogińska, 2014).

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



Rafał Leśniczak62

Prawda jako punkt odniesienia medialnych 
interpretacji doktrynalnych podstaw religii

Spośród wielu koncepcji prawdy, klasyczne (korespondencyjne) rozumienie tego 
pojęcia dość często przyjmowane jest jako horyzont badawczy. Jak zauważa S. Judycki 
(2001, s. 28), „pojęcie prawdy w sensie klasycznym nie tylko nie da się wyeliminować 
z naszego myślenia o świecie, lecz także pociąga za sobą pewne przekonania, które 
zbiorczo można nazwać racjonalizmem metafizycznym”. W takim ujęciu prawda jest 
cechą sądu polegającą na zgodności pomiędzy treścią tego sądu a faktem, do którego 
treść się odnosi (Judycki, 2001, s. 29).

Istotnym problemem, przybierającym na sile szczególnie w drugiej dekadzie XXI 
stulecia, w kontekście etycznych wymiarów mediatyzacji, w tym dotyczących ży-
cia religijnego, jest fake news. Termin ten bywa w różny sposób definiowany, m.in. 
jako: wiadomość medialna oparta na dezinformacji, często zawierająca fragmenty 
nieprawdziwe; zabieg manipulowania faktami w celu zwiększenia zainteresowania 
opinii publicznej; świadome wprowadzanie odbiorcy przekazu w błąd, aby uzyskać 
partykularne korzyści; świadoma implementacja kłamstwa w przestrzeni medialnej; 
świadome ukrywanie informacji w akcie komunikowania w określonym celu; sto-
sowanie fałszywego przekazu w celu wykreowania określonych postaw społecznych 
(Bąkowicz, 2019). Różnorodność definicyjna fake newsa posiada wspólny mianow-
nik, tj. odrzuca klasyczne rozumienie prawdy adaequatio rei et intellectus w ujęciu 
św. Tomasza z Akwinu (Bartel, 2007).

Problem fake newsa jest w znaczącej mierze związany z czynnikiem ludzkim, a nie 
wyłącznie z ekosystemem technologicznym (Soler, 2018). Błędem byłoby powiązanie 
problemu etyczności cyrkulacji fałszywych informacji wyłącznie z ich nadawcami 
i pomijanie odpowiedzialności użytkowników mediów. Naiwność i brak weryfikacji 
wiarygodności serwisów informacyjnych to istotne przejawy niedostatku edukacji 
medialnej po stronie odbiorców (Ptaszek, 2014). Problem ten należy powiązać z py-
taniem o wybór modelu formacji dziennikarskiej oraz o to, czy jego fundament po-
winna stanowić prawda rozumiana w sensie korespondencyjnym (Leśniczak, 2011; 
Furman, 2017).

G. Gili i G. Maddalena (2018) wyróżniają różne formy kłamstw, które przypo-
rządkowują do fake newsów. Są to faktoidy, zafałszowania i pominięcia. Pierwsze 
z nich są symulacjami wydarzeń, które nigdy się nie wydarzyły. Faktoidy są w obszarze 
nauk o komunikowaniu rodzajem halucynacji. Coś co nie istnieje, staje się „rzekomo 
prawdziwym wydarzeniem”, ponieważ ktoś uczynił je faktem i jest rzeczywiste w od-
niesieniu do konsekwencji i skutków, które przynosi (Gili, 2001). Z kolei zafałszowania 
oznaczają jakościowe lub ilościowe zmiany danych rzeczywistości. Technika ta ozna-
cza, również na poziomie zastosowanego języka, słowne i pisemne, celowe ukrywanie 
lub eksponowanie niektórych zwrotów, umieszczanie wiadomości w określonym kon-
tekście, w intencjonalnie zastosowanych ramach interpretacyjnych, a także aluzyjność 

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



63Etyczne aspekty mediatyzacji życia religijnego – uwagi do dyskusji

przekazu (Gili & Maddalena, 2018). Pominięcia są zaś celowym wykluczeniem lub 
umiejscowieniem na drugim planie istotnych informacji dla zrozumienia określonego 
faktu, zjawiska bądź problemu. Ten rodzaj półprawd uwidacznia się w „kłamaniu 
bez kłamania”. Mechanizm ten trudno zdemaskować. Podobnie jak zafałszowania, 
pominięcia – poprzez decyzje autora komunikatu dotyczące tego, czego w informacji 
nie eksponować – wpływają na zawartość wiadomości. Z tego powodu ich odbiorca 
nie jest w stanie dowiedzieć się z tekstu, co dokładnie zostało pominięte w przekazie, 
nawet po jego starannej analizie (Gili & Maddalena, 2018).

Próby zastosowania przez nadawcę przekazu powyższych form manipulacji jako 
ewentualnego klucza medialnych interpretacji doktrynalnych fundamentów religii 
będą przynosić etyczne konsekwencje dla oceny wiarygodności zmediatyzowanego 
przekazu. Faktoidy, zafałszowania i pominięcia stanowią oczywiste uchybienia kon-
cepcji prawdy korespondencyjnej. Źródła doktrynalne mają charakter nadprzyrodzo-
ny i w konsekwencji niepodlegający ludzkim renegocjacjom czy ustaleniom na drodze 
konsensusu. Jakiś obszar dla dyskusji, choć w określonych granicach, pozostawia 
kwestia interpretacji dogmatów. Należy jednak zauważyć, że światopoglądowy plu-
ralizm oraz mediatyzacja przekazu są cechami charakterystycznymi współczesnego 
społeczeństwa, jego myślenia i funkcjonowania. Dogmaty dotyczące prawd wiary 
i innych niezmieniających się determinantów religii nie dostosowują się do opinii 
większości. W przypadku sposobu ich relacjonowania przez media dopuszczalne 
są dwie oceny przekazu: zgodność lub niezgodność z prawdą. Wspomniana dycho-
tomia będzie sprzyjać narastaniu napięcia pomiędzy powyższymi perspektywami 
odmiennego spojrzenia na doktrynalne podstawy religii. Jak zauważa M. Jakubiec, 
istnieje wiele religii, które roszczą sobie pretensje do wyłącznej prawdziwości. Jest to 
szczególnie obecne w trzech największych systemach monoteistycznych: judaizmie, 
chrześcijaństwie i islamie (Jakubiec, 2015). Za nieetyczne, ponieważ niewiarygodne 
i niemożliwe do zrealizowania, należałoby uznać takie przekazy mediów, które pre-
zentują ewentualne dyskusje dotyczące treści doktryn religijnych pomiędzy przed-
stawicielami różnych religii jako osiągalne w wypracowaniu wspólnego stanowiska 
doktrynalnego. Poszukiwania stanowiska koncyliacyjnego pomiędzy religiami nie 
mogą być prowadzone na wzór Habermasowskiego ideału poszukiwania idealnej 
sytuacji komunikacyjnej, ponieważ należy wziąć pod uwagę w ewentualnym poszu-
kiwaniu stanowiska koncyliacyjnego fakt odmiennych, nie do pogodzenia dogma-
tycznych różnic religii.

Dobrym przykładem dowodzącym obecności fake newsów w informacyjnych 
serwisach religijnych jest medialny obraz kryzysu uchodźczego drugiej dekady XXI w. 
i powiązane z tym próby narzucenia opinii publicznej zniekształconego obrazu religii 
islamu (Bulska, 2014; Homoncik, 2018). W. Przyczyna i A. Załazińska dowodzą, że 
polska prasa o tematyce religijnej zniekształciła przekaz papieża Franciszka dotyczący 
postawy Polaków wobec uchodźców podczas jego wizyty w Polsce w dniach 26–31 
lipca 2016 r. Dominowały odmienne interpretacje społecznego nauczania papieża: 

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



Rafał Leśniczak64

Jedni bezpośrednio przywołują jego słowa o konieczności pomocy uchodźcom, drudzy 
starają się je jednak relatywizować. Relatywizacja ta wiąże się z poszukiwaniem, jak się wy-
daje, usprawiedliwienia dla odmiennych poglądów (rozróżnienia między uciekinierami 
a emigrantami zarobkowymi), z próbą rozmycia konkretnego apelu o pomoc (sugeruje się, 
że apel dotyczy wszystkich potrzebujących, a nie tylko uchodźców) lub z niedostrzeganiem 
problemu (rzekoma ksenofobia). (Przyczyna & Załazińska, 2017, s. 98)

Odejście od korespondencyjnej definicji prawdy jest dostrzegalne w kulturze post-
prawdy i postmodernizmu, które niosą za sobą istotne konsekwencje dla sposobu 
wypełniania obowiązków profesjonalnych przez dziennikarzy zajmujących się agendą 
tematów religijnych. Mediatyzacja życia społecznego, a więc także mediatyzacja życia 
religijnego, jest w dużej mierze naznaczona powyższymi trendami kulturowymi. Nie-
chlubnym standardem w mediach mainstreamowych jest manipulowanie i kreowanie 
rzeczywistości w postaci pseudoinformowania i hiperrzeczywistości (Guzik, 2018).

Jak zauważa M. Wieczorkowski, pojęcie postprawdy wyraża świadomość tego, iż 
„współczesna kultura, mass media i różnorakie instytucje za cel swego działania obrały 
sobie wytwarzanie prawdy polegające na forsowaniu swojej wersji zdarzeń wbrew 
temu, co potocznie nazywamy faktami” (Wieczorkowski, 2018, s. 253). Koncepcja 
postprawdy, kreując podział na prawdę obiektywną i prawdę wytwarzaną – iluzorycz-
ną, wskazuje, że równolegle istnieją: (1) obszar wiedzy, który jest odkrywany przez 
człowieka oraz (2) obszar wiedzy, który jest ustalany przez człowieka na podstawie 
kryteriów subiektywnych. Tak pojęte kryterium prawdziwości odnoszone do doktry-
nalnych kwestii religii wyznacza przynajmniej dwie możliwe drogi. Pierwszą z nich 
jest droga odkrywania prawd objawionych i jednocześnie uznania autorytetu boga czy 
bóstwa jako ich źródła, a zatem droga, na której zachodzi legitymizowanie i interpre-
tacja prawd religijnych przez przywódcę religijnego. Druga z możliwości, legitymizu-
jąca koncepcję postprawdy, zakłada tak dalece wysoki stopień dowolności wykładni 
prawd religijnych, że trudno ją uznać za znajdującą się w granicach oficjalnej doktryny 
danej religii. Łatwo dostrzec, że pierwsza z powyższych dróg umożliwia realizację 
deontologicznych zasad dziennikarstwa (akceptując korespondencyjną koncepcję 
prawdy), druga zaś – naznaczona subiektywizmem – uniemożliwia implementację 
reguł etyki profesjonalnej (odrzuca bowiem Tomaszową adaequatio rei et intellectus). 
M. Lakomy i K. Oświecimski (2018) zwracają uwagę, że media społecznościowe, które 
są jednym z najważniejszych, ale jednocześnie zwodniczym źródłem wiedzy o świecie 
dla pokolenia millenialsów, stają się przestrzenią pozbawioną grawitacji etyki prawdy, 
wciągającą odbiorcę w chocholi taniec bez punktów odniesienia.

Jak słusznie zauważa A. Szahaj (2004), postmodernizm jest nurtem filozoficznym 
i kulturowym ostatnich dekad XX stulecia. Cechuje go: odejście od paradygmatu 
produkcji na rzecz paradygmatu konsumpcji; wzrastające zróżnicowanie stylów życia; 
pluralizm przekonań i światopoglądów, ich prywatyzacja i subiektywizacja; synkre-
tyzm akceptowanych przekonań religijnych, znamionujący pojawieniem się – poza 

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



65Etyczne aspekty mediatyzacji życia religijnego – uwagi do dyskusji

instytucjonalnym wymiarem kościołów i wspólnot wyznaniowych – tzw. nowej du-
chowości; estetyzacja życia; wzrastająca tolerancja dla odmienności; wielokulturo-
wość; dominująca pozycja mediów i kreowanych przezeń wizji świata; niespójność 
wewnętrzna kultury współczesnej.

Wszystkie największe religie świata odrzucają cechy kultury postmodernizmu 
oraz głoszą wartość dobrowolnego wyrzeczenia się dóbr materialnych i radykalnej 
ascezy jako drogi do wyzwolenia i intensyfikacji sił duchowych (Chuda, 2011). Islam, 
chrześcijaństwo, hinduizm i judaizm precyzują powinności etyczne swoich członków, 
które są spisane w świętych księgach tychże religii monoteistycznych oraz są wpisane 
w ich tradycję. Wzorem postępowania dla muzułmanów jest aksjologiczno-etyczny 
system słusznego postępowania oraz szariat, czyli islamski system prawno-legislacyj-
ny, w którym precyzyjnie określono zasady prawnego postępowania muzułmanów na 
płaszczyźnie nakazowo-zakazowej (Leźnicki, 2013). Dla wyznawców judaizmu model 
postępowania zapisany jest w Dekalogu, stanowiącym część tzw. teofanii synaickiej 
(Jodzio, 2009). Dla chrześcijan kryterium postępowania stanowi życie samego Chry-
stusa, będące praktyczną realizacją Kazania na Górze oraz przykazania miłości Boga 
i bliźniego (Kudasiewicz, 2009). Wyznawcy hinduizmu normatywne i aksjologiczne 
podstawy życia czerpią ze świętych ksiąg Shruti i Smrti (Singh, 2020). Na przykład 
kwestia życia ludzkiego jako wartości jest obecna we wszystkich powyższych religiach 
(Jureńczyk, 2010; Tokarczyk, 2012; Lubiński, 2018) i nie może podlegać „negocjacjom” 
czy też dowolnym formom interpretacji ze strony trendów postmodernistycznych 
silnie obecnych w instytucjach medialnych.

Namysł nad etycznymi wymiarami mediatyzacji życia religijnego powinien obej-
mować także pytanie o to, czy media legitymizują istnienie wartości nienegocjowal-
nych. Dla katolików takimi wartościami, oprócz ochrony życia ludzkiego, są również 
poszanowanie i wsparcie naturalnej struktury rodziny, zbudowanej na fundamencie 
sakramentalnego związku mężczyzny i kobiety, oraz ochrona prawa rodziców do 
wychowania własnego potomstwa (Leśniczak, 2019).

Determinanty życia religijnego w przestrzeni mediów

Do istotnych determinantów życia religijnego należy zaliczyć tożsamość i wynika-
jącą z niej autodeklaratywność wiary, formalną przynależność osoby do danej religii 
oraz indywidualne i wspólnotowe praktyki religijne. Medialne reprezentacje powyż-
szych cech w różnym stopniu odzwierciedlają rzeczywistość. Z etycznego punktu 
widzenia istotną kwestią jest poznanie intencji osób i instytucji, które są odpowie-
dzialne za nadawanie przekazu do odbiorcy, a także ocena, czy i w jakim stopniu 
jest on zgodny z podstawowymi zasadami deontologii dziennikarskiej (np. z zasadą 
prawdy czy zasadą obiektywizmu). Jest to zadanie wymagające dużej atencji, które-
mu pomaga ocena linii redakcyjnej pisma, w którym jest zatrudniony dziennikarz, 

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



Rafał Leśniczak66

oraz analiza zawartości publikowanych treści, wskazująca choćby na stosowane ramy 
interpretacyjne.

Na przykładzie Kościoła katolickiego można stwierdzić, że tożsamość i autode-
klaratywność wiary wiąże się z wolnym i świadomym przyjęciem depozytu wiary, 
potwierdzanym następnie w życiu sakramentalnym i dokonującym się w instytucjo-
nalnym Kościele. W szeroko pojętej religii powyższa tożsamość związana jest z ak-
ceptacją ogółu prawd i norm, które definiują przynależność do danej religii, a także 
z określonymi czynnościami kultu. Wiele zmediatyzowanych treści odnoszących się 
do determinantów życia religijnego jest obecnych w mediach, jak choćby programy 
wzbogacające wiedzę religijną, transmisje medialne z największych świąt religijnych 
czy relacje z życia instytucji religijnych. Jednak nie wszystkie formy życia religijnego 
w wersji zmediatyzowanej mogą być uznane za tożsame z wersją niezapośredniczoną, 
np. sakramenty święte w Kościele katolickim (Bartocha, 2019). Właściwe rozumienie 
i wykorzystanie mediów przez liderów religijnych świadczy o ich odpowiedzialności 
oraz dowodzi, że procesy mediatyzacji dotyczące życia religijnego mają określone 
granice użyteczności i stosowalności. Słusznie zauważa N. González Gaitano (2016), 
że kwestie wiary i posłuszeństwa w Kościele katolickim nie podlegają „medialnym” 
dyskusjom i interpretacjom, dlatego w tym przypadku procesy mediatyzacji życia 
religijnego odgrywają istotną rolę na poziomie transmisji komunikatu od nadawcy do 
odbiorcy. Z kolei w przypadku kwestii pastoralnych użyteczność procesu mediatyzacji 
odnosi się również do poziomu interpretacji.

Przywódcy religijni bez wątpienia dostosowują się do realiów, w których oddziały-
wanie mediów nabiera coraz większego znaczenia. Jest to konsekwencja mediatyzacji. 
Warto zauważyć, że specyfika religijnego przekazu wymaga od ich nadawców nie tylko 
wiedzy i doświadczenia z zakresu nauk o komunikowaniu, lecz także podstawowej 
wiedzy religijnej. Wyraża się to choćby w trafności komentarzy do transmitowanych 
czynności kultu religijnego. Badania nad zaangażowaniem Kościoła katolickiego 
w komunikację instytucjonalną dowodzą, że zwierzchnicy wspólnot eklezjalnych 
rozumieją znaczenie obecności instytucji religijnych w przestrzeni medialnej i ko-
munikowania ze światem, dlatego wykorzystują współczesne środki komunikacji 
społecznej, w tym nowe media, oraz angażują się w procesy public relations (González 
Gaitano, 2010; Jarosz, 2016).

Należy podkreślić, że wspólnoty religijne stanowią ważne środowisko wycho-
wawcze, środowisko dialogu kształtujące styl życia, zwłaszcza ludzi młodych. Proces 
zastąpienia spotkań w świecie rzeczywistym spotkaniami w świecie wirtualnym może 
prowadzić do zerwania tradycyjnej transmisji wartości oraz do bezrefleksyjnego przej-
mowania przez odbiorców tendencji obecnych w świecie mediów (Iwanicki, 2017).

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



67Etyczne aspekty mediatyzacji życia religijnego – uwagi do dyskusji

Wnioski

Postępująca mediatyzacja życia religijnego prowadzi do refleksji nad rolą mediów 
w życiu religijnym człowieka. Bez wątpienia istotnym aspektem refleksji jest obszar 
aksjologii. Obecność sacrum w przestrzeni profanum, prawda jako punkt odniesienia 
medialnych interpretacji doktrynalnych podstaw religii oraz determinanty życia reli-
gijnego w przestrzeni mediów to istotne aksjologiczne kwestie związane z mediatyza-
cją życia religijnego. Perspektywa filozoficzna uzupełnia horyzont komunikologiczny 
w lepszym zrozumieniu zmediatyzowanego przekazu. Refleksje badawcze uwyraźniły 
potrzebę precyzyjnych ujęć definicyjnych stosowanych w etyce dla ich jednoznacznego 
interpretowania przez nadawców i odbiorców przekazu. Korespondencyjna definicja 
prawdy może stanowić punkt odniesienia w pytaniu o rzetelność informowania oraz 
w wypracowaniu modelu formacji dziennikarskiej w zakresie informowania o religii. 
Religijne kwestie o charakterze doktrynalnym domagają się od mediów wierności 
przekazu, pozostałe zaś pozwalają na większą swobodę interpretacyjną.

Bibliografia

Bachura, J. (2011). O sytuacji komunikacyjnej współczesnego słuchowiska – wybrane zagadnienia. 
Acta Universitatis Lodziensis. Folia Litteraria Polonica, 13, 88–95.

Bartel, T. (2007). Metafizyczna interpretacja definicji: veritas est adaequatio rei et intellectus u To-
masza z Akwinu. Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria, 1, 111–122.

Bartocha, W. (2019). Liturgia „zmediatyzowana” w świetle Dyrektorium Konferencji Episkopatu 
Polski w sprawie celebracji Mszy świętej transmitowanej przez telewizję. Łódzkie Studia 
Teologiczne, 4, 55–69.

Bąkowicz, K. (2019). Wprowadzenie do definicji i  klasyfikacji zjawiska fake newsa. Studia 
Medioznawcze, 20(3), 280–289. doi:10.33077/uw.24511617.ms.2019.2.106

BBC News. (2020). Coronavirus: Iraq reports first two confirmed deaths as fears rise. Pobrane z: 
www.bbc.com/news/world-middle-east-51751952

Bulska, P. (2014). Medialne reprezentacje islamu na łamach wybranych tygodników opinii: 
„Gościa Niedzielnego” i „Newsweek Polska”. W: I. Adamczyk, T. Barańska, M. Kłagisz, & 
M. Kurcwald (red.), Percepcja cywilizacji islamu w kulturze Zachodu (s. 91–10). Kraków: 
AT Wydawnictwo.

Burke, D. (2020). The great shutdown 2020: What churches, mosques and temples are doing to fight 
the spread of coronavirus. Pobrane z: https://edition.cnn.com/2020/03/14/world/church-
es-mosques-temples-coronavirus-spread/index.html

Chuda, M. (2011). Ubóstwo ekskluzywne. Ethos. Kwartalnik Instytutu Jana Pawła II KUL, 4, 
327–329.

Chulov, M. (2020). Saudi Arabia closes two holiest shrines to foreigners as coronavirus fears grow. 
Pobrane z: www.theguardian.com/world/2020/feb/27/saudi-arabia-coronavirus-shrines-pil-
grims-hajj-bans

Eliade, M. (1999). Sacrum i profanum. O istocie religijności. Warszawa: Wydawnictwo Aletheia.

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



Rafał Leśniczak68

Furman, W. (2017). Fake news i post-truth: dwa nowe zjawiska w dziennikarstwie czy tylko dwa 
nowe terminy? Visnyk Natsional’noho universytetu «L’vivs’ka politekhnika». Seriya: Zhurnal-
ist·s’ki nauky, 883, 57–61. doi:10.23939/sjs2017.01.061

Gili, G. (2001). Il problema della manipolazione: peccato originale dei media? Milano: Fran-
coAngeli.

Gili, G., & Maddalena, G. (2018). Post-verità e fake news: radici, significati attuali, inattesi pro-
tagonisti e probabili vittime. Media Education Studi, ricerche, buone pratiche, 9(1), 1–16.

González Gaitano, N. (2010). Public Opinion and the Catholic Church. Otázky žurnalistiky, 
53(1–2), 26–40.

González Gaitano, N. (2016). Public opinion in the Church: A communicative and ecclesiological 
reflection. Church, Communication and Culture, 1(1), 173–205. doi:10.1080/23753234.201
6.1238559

Guzek, D. (2013). Reklama w działaniach instytucji religijnych w Polsce. Chorzowskie Studia 
Polityczne, 6, 311–326.

Guzek, D. (2015). Mediatyzacja religii: analiza pojęcia. W: E. Borkowska, A. Pogorzelska-Kliks, 
& B. Wojewoda (red.), Przestrzenie komunikacji. Technika, język, kultura (s. 69–78). Gliwice: 
Wydawnictwo Politechniki Śląskiej.

Guzik, A. (2018). Postmodernizm, postprawda, posteksperci w mediach mainstreamowych. 
W: T. Grabowski & M. Lakomy (red.), Postprawda jako zagrożenie dla dyskursu publicznego 
(s. 143–162). Kraków: Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum.

Habermas, J. (2002). Wierzyć i wiedzieć. Znak, 568, 8–21.
Hepp, A., Hjarvard, S., & Lundby, K. (2010). Mediatization – Empirical perspectives: An intro-

duction to a special issue. Communications, 35(3), 223–228. doi:10.1515/comm.2010.012
Hjarvard, S. (2011). The mediatisation of religion: Theorising religion, media and social change. 

Culture and Religion, 12(2), 119–135. doi:10.1080/14755610.2011.579719
Homoncik, T. (2018). Polskie portale informacyjne o  muzułmańskich kobietach w  obliczu 

zwiększonego zainteresowania konwersją na islam. Młoda Humanistyka, 12(2). Pobrane z: 
www.humanistyka.com/index.php/MH/article/view/181

Hoover, S. (2006). Religion in the Media Age. London: Routledge.
Iwanicki, J. (2017). Mediatyzacja treści religijnych w  kulturze internetowej i  popularnej.  

Humaniora. Czasopismo Internetowe, 2, 17–28.
Iwaszko, N. (2010). Nowe media i współczesne dziennikarstwo. Zeszyty Gdańskie, 5, 151–163.
Jakubiec, M. (2015). Doktryny religijne a stanowienie prawa w dobie światopoglądowego plura-

lizmu. Acta Erasmiana, 8, 227–235.
Jarosz, T. (2016). Religijne public relations – zarządzanie siecią eklezjotwórczych relacji i więzi. 

Studia Medioznawcze, 4, 27–36. doi:10.33077/uw.24511617.ms.2016.67.430
Jęczeń, A. (2011). Profanacja wartości religijnych we współczesnych mediach. Biuletyn Edukacji 

Medialnej, 1, 118–126.
Jodzio, H. (2009). Społeczny kontekst i historyczne źródła Dekalogu. Teologia praktyczna, 10, 

191–208. doi:10.14746/tp.2009.10.14
Judycki, S. (2001). O klasycznym pojęciu prawdy. Roczniki Filozoficzne, 1, 25–62.
Jureńczyk, Ł. (2010). Znaczenie ahimsy w życiu społecznym Hindusów. W: M. Bednarz & W. Jur-

kiewicz (red.), Jeden świat, wiele kultur. Refleksje nad kulturowymi aspektami globalizacji 
(s. 19–32). Bydgoszcz: Wydawnictwo KPSW.

KAI. (2020). Kościół na świecie wobec pandemii koronawirusa. Pobrane z: https://ekai.pl/kosciol-
-na-swiecie-wobec-pandemii-koronawirusa

Kamiński, S., & Zdybicka, Z. (1974). Definicja religii a typy nauk o religii. Roczniki Filozoficzne, 
22(1), 103–160.

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



69Etyczne aspekty mediatyzacji życia religijnego – uwagi do dyskusji

Kopecka-Piech, K. (2011). Koncepcje konwergencji mediów. Studia Medioznawcze, 3, 11–26.
Kopecka-Piech, K. (2015). Wymiary i skutki saturacji medialnej w przestrzeniach otwartych 

i zamkniętych na przykładzie analiz centrum handlowego Sky Tower i projektu PIWO. Studia 
Medioznawcze, 4, 51–63. doi:10.33077/uw.24511617.ms.2015.63.509

Kudasiewicz, J. (2009). Jezus Chrystus a dziedzictwo prawne Starego i Nowego Testamentu. 
Kieleckie Studia Teologiczne, 8, 93–104.

Kurdupski, M. (2020). Duży wzrost oglądalności mszy świętych w telewizji. Pobrane z: www.
wirtualnemedia.pl/artykul/duzy-wzrost-ogladalnosci-mszy-swietych-w-telewizji-analiza

Lakomy, M., & Oświecimski, K. (2018). Postprawda a filozofia, nauki o mediach i nauka społeczna 
Kościoła katolickiego. Wprowadzenie. W: T. Grabowski, M. Lakomy, K. Oświecimski, & A. Pohl 
(red.), Postprawda. Spojrzenie krytyczne (s. 9–24). Kraków: Wydawnictwo Ignatianum.

Leśniczak, R. (2011). Dziennikarz i informacja – integralny model formacji dziennikarskiej. 
Łódzkie Studia Teologiczne, 1, 181–205.

Leśniczak, R. (2019). Komunikowanie polityczne Franciszka na temat wartości nienegocjowal-
nych. Analiza orędzi papieskich na Światowy Dzień Migranta i Uchodźcy (2014–2018) oraz 
ich zmediatyzowany przekaz na portalu wpolityce.pl. Łódzkie Studia Teologiczne, 1, 97–113.

Leźnicki, M. (2013). Wartość życia u podstaw (bio)etyki. Studia Ecologiae et Bioethicae, 11(3), 
51–70. doi:10.21697/seb.2013.11.3.03

Lisowska-Magdziarz, M. (2006). Analiza tekstu w dyskursie medialnym. Przewodnik dla studentów. 
Kraków: Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego.

Löhr, G. (1993). Rudolf Otto und das Heilige. Zeitschrift für Religions-und Geistesgeschichte, 2, 
113–135. doi:10.1163/157007393X00186

Lövheim, M., & Hjarvard, S. (2019). The mediatized conditions of contemporary religion: Critical 
status and future directions. Journal of Religion, Media and Digital Culture, 8(2), 206–225. 
doi:10.1163/21659214-00802002

Lubiński, P. (2018). Prawo do życia a  ataki samobójcze w  islamie i  prawie międzynarodo-
wym. Annales Universitatis Paedagogicae Cracoviensis. Studia de Securitate, 8, 54–64. 
doi:10.24917/20820917.8.4

Motak, D. (2010). Religia – religijność – duchowość. Przemiany zjawiska i ewolucja pojęcia. Studia 
Religiologica. Zeszyty Naukowe Uniwersytetu Jagiellońskiego, 43, 201–218.

Nasrullah, H. (2020). Mosques suspend congregational activities in the fight against coronavirus. 
Pobrane z: http://muslimnews.co.uk/newspaper/home-news/37556-2

Otto, R. (2004). Das Heilige: über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhältnis 
zum Rationalen. München: C.H. Beck.

Pisarek, W. (2006). Mediatyzacja. W: W. Pisarek (red.), Słownik terminologii medialnej (s. 118). 
Kraków: Universitas.

Przyczyna, W., & Załazińska, A. (2017). Wpływ mediów na recepcję wątków społecznych zawar-
tych w przemówieniach papieża Franciszka podczas Światowych Dni Młodzieży w Krakowie. 
Poznańskie Spotkania Językoznawcze, 33, 91–104. doi:10.14746/psj.2017.33.8

Ptaszek, G. (2014). Pomiar indywidualnych kompetencji medialnych. Pytania i problemy. Kultura 
Popularna, 3, 6–17.

Rogińska, M. (2014). Sacrum ponowoczesne. Nauka i nowa duchowość w poszukiwaniu całości. 
Annales Universitatis Paedagogicae Cracoviensis. Studia Sociologica, 1(6), 51–68.

Selsky, A. (2020). Houses of worship gain audience by going online during virus. Pobrane z: https://
abcnews.go.com/Health/wireStory/houses-worship-gain-audience-online-virus-70721892

Singh, P. (2020). Shruti and Smriti (śruti and smrti). W: R.B. Nair, & P.R. de Souza (Eds.), Key-
words for India: A Conceptual Lexicon for the 21st Century (s. 332–333). London: Bloomsbury 
Academic.

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS



Rafał Leśniczak70

Soler, J.P. (2018). Chi dobbiamo incolpare per la crisi delle fake news? Tre fattori in gioco sulla 
verità online. Metodologia Didattica e Innovazione Clinica – Nuova Serie, 26(1), 19–26.

Stępniak, K. (2018a). Motywy religijne w komercyjnym przekazie reklamowym a sacrum w prze-
kazie religijnym. Studia Medioznawcze, 2, 85–97. doi:10.33077/uw.24511617.ms.2018.0.264

Stępniak, K. (2018b). Reklama religijna jako odrębny rodzaj reklamy. Zeszyty Prasoznawcze, 61(2), 
327–341. doi:10.4467/22996362PZ.18.021.9116

Szahaj, A. (2004). Postmodernizm. W: B. Szlachta (red.), Słownik społeczny (s. 935–936). Kraków: 
Wydawnictwo WAM.

Tokarczyk, R. (2012). Prawa narodzin, życia i śmierci. Podstawy biojurysprudencji. Warszawa: 
Wolters Kluwer.

Vahland, J. (2001). Max Webers entzauberte Welt. Würzburg: Königshausen & Neumann.
Vatican News. (2020). Celebrating a unique Easter with Pope Francis during Covid-19. Pobrane z: 

www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-04/celebrating-a-unique-easter-with-pope-
francis-during-covid-19.html

Wieczorkowski, M. (2018). Postprawda jako skutek kryzysu oświeceniowego Rozumu. W: T. Gra-
bowski, M. Lakomy, K. Oświecimski, & A. Pohl (red.), Postprawda. Spojrzenie krytyczne 
(s.  253–278). Kraków: Wydawnictwo Ignatianum.

Pobrane z czasopisma Mediatizations Studies http://mediatization.umcs.pl
Data: 03/02/2026 00:16:10

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

