
HISTORIA, KULTURA i SOCJOLOGIA
DOI:10.17951/sb.2018.12.53-65
Studia Białorutenistyczne 12/2018

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Joanna Dworzecka
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu (Polska)
Adam Mickiewicz University in Poznan (Poland)

e-mail: jd53808@st.amu.edu.pl

https://orcid.org/0000-0002-9878-3124

Polska i białoruska tożsamość Kościoła rzymskokatolickiego 
na Białorusi. Historia a współczesne dylematy
Polish and Belarussian identity of Roman Catholic Church in Belarus.  
History and contemporary dilemmas

Польская і беларуская ідэнтычнасьць Рыма-каталіцкага Касцёла ў Беларусі.  
Гісторыя і сучасныя дылемы

Abstract

This article discusses the complex identity of the Catholic Church in Belarus. It consti-
tutes a response to the voices of several researchers postulating that the local Catholic Church 
declare itself part of the Polish nation. The author reflects on the possibility itself of a religion 
– whether as an institution or as a community of believers – having a national identity, and on 
how this issue is present in Belarus. Based on different theories regarding social identity, and 
on anthropological field research, conducted among priests and Belarusian Catholics in the 
years 2013–2017, she attempts to prove the coexistence of two non-exclusive national identities 
of the Church in Belarus, i.e. Belarusian and Polish. The author thus stands up to the critical 
voices blaming the ecclesial institutions for either the Belarutenization or the Polonization of 
their believers. According to the author, the perception of identity as variable and complex, 
i.e. composed of numerous affiliations, is a prerequisite for the reconciliation of the Polish and 
Belarusian identities of the Church without the necessity of choosing one of them – a concept 
compatible with the main attribute of the Catholic Church being its universality. 

Keywords: national identity, Catholic Church, Belarutenization, Polonization, Belarusian Catholics

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



Joanna Dworzecka54

Studia Białorutenistyczne 12/2018

Abstrakt

Artykuł porusza problem złożonej tożsamości Kościoła katolickiego na Białorusi. Jest on 
odpowiedzią na głosy niektórych polskich badaczy domagających się, aby Kościół lokalny opo-
wiedział się za przynależnością do narodu polskiego. Autorka rozważa w nim, czy w ogóle 
możliwe jest posiadanie przez konfesję, traktowaną jako instytucję, ale także wspólnotę wier-
nych, tożsamości narodowej oraz w jaki sposób problem ten obecny jest w Kościele na Białoru-
si. Odwołując się do różnych teorii społecznych tożsamości, a także antropologicznych badań 
terenowych, które prowadziła wśród kapłanów i białoruskich katolików w latach 2013–2017, 
stara się dowieść, iż na omawianym terenie miała okazję obserwować występowanie dwóch 
niewykluczających się tożsamości narodowych Kościoła: białoruskiej i polskiej. Tym samym 
przeciwstawia się krytycznym głosom, oskarżającym instytucje kościelne o  białorutenizację 
lub polonizację wiernych. Według autorki dopiero skorygowanie sposobu postrzegania tożsa-
mości jako zmiennej i złożonej z licznych przynależności pozwala pogodzić polską i białoru-
ską tożsamość Kościoła bez konieczności dokonywania wyboru jednej z nich, co jest zgodne 
z głównym atrybutem Kościoła, za jaki uznano jego powszechność.

Słowa kluczowe: tożsamość narodowa, Kościół katolicki na Białorusi, białorutenizacja, polo-
nizacja, białoruscy katolicy

Анатацыя

Артыкул разглядае праблему складанай ідэнтычнасці каталіцкага касцёла на Беларусі. 
Гэта рэакцыя на выказванні некаторых польскіх даследчыкаў, якія патрабуюць, каб 
мясцовы касцёл заявіў пра сваю прыналежнасць да польскага народа. Аўтар разважае, ці 
наогул магчыма, каб канфесія як інстытуцыя, але адначасова і супольнасць вернікаў, маг-
ла мець нацыянальную ідэнтычнасць, а таксама ў якой ступені гэтая праблема датычыць 
касцёла на Беларусі. На падставе розных тэорый ідэнтычнасці, а  таксама ўласных 
антрапалагічных палявых даследаванняў, якія праводзіліся сярод святароў і беларускіх 
католікаў у перыяд 2013–2017 гг., аўтар прагне даказаць, што на даследаванай тэрыто- 
рыі суіснуюць дзве нацыянальныя ідэнтычнасці каталіцкіх вернікаў, яны не выклю- 
чаюць сябе ўзаемна: беларуская і польская. Такім чынам, вынікі даследавання абвяргаюць 
крытычныя меркаванні, у якіх інстытуцыя касцёла абвінавачваецца ў беларусіфікацыі або 
паланізацыі католікаў. Паводле аўтара, толькі карэкта спосабу разумення ідэнтычнасці 
як зменнай і  складзенай са шматлікіх элементаў прыналежнасці дазваляе прыняць 
адначасова польскую і  беларускую ідэнтычнасць касцёла без неабходнасці абавязкова 
выбіраць адну сярод іх. Выказаная выснова адпавядае галоўнай характэрнай рысе Царкве 
ўвогуле, менавіта, яе ўсеагульнасці.

Ключавыя словы: нацыянальная ідэнтычнасць, каталіцкая царква на Беларусі, бела-
русізацыя, паланізацыя, беларускія католікі

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



55Polska i białoruska tożsamość Kościoła rzymskokatolickiego na Białorusi…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Postawiony przeze mnie w tytule problem badawczy w dość przewrotny sposób 
traktuje Kościół katolicki na Białorusi – nie jako depozyt lub ostoję tożsamo-
ści narodowych lokalnych społeczności, jak czyniło to wielu badaczy, ale jako 

konfesję, która także posiada swoją tożsamość, w tym narodową. Na początku wypada 
wyjaśnić dwie fundamentalne kwestie. Po pierwsze, czy Kościół, traktowany tu przeze 
mnie zarówno jako instytucja religijna, jak i wspólnota wiernych, ma własną tożsa-
mość? Po drugie, czy w przypadku konfesji – a zwłaszcza katolicyzmu – mam prawo 
mówić o tożsamości narodowej?

Odpowiadając na pierwsze z wymienionych pytań, pragnę odnieść się do pojęcia 
tożsamości zbiorowej. Jej przeciwnicy twierdzą, że „nie należy mówić o tożsamości 
zbiorowej ze względu na niebezpieczeństwo fałszywego hipostazowania” (Ziętek, 
2008, s. 49). Inne stanowisko prezentuje Anthony Giddens (2004, s. 736), uwzględnia-
jący w definicji tożsamości zarówno jej indywidualny, jak i grupowy wymiar. Podobne 
podejście do problemu ma Zbigniew Bokszański, który proponuje spojrzeć na to po-
jęcie jako na „syntezę tradycyjnych terminów używanych w analizach różnic kulturo-
wych z nowym sposobem pojmowania podmiotu indywidualnego, związanym z poję-
ciem tożsamości” (za: Ziętek, 2008, s. 49). Jak wynika z prowadzonych przeze mnie 
w latach 2013–2017 obserwacji antropologicznych Kościoła na Białorusi, ze wzglę-
du na specyficzne uwarunkowania społeczno-polityczne, częściowo determinujące 
jego postawę, teorie odnoszące się do tożsamości indywidualnej warto wykorzystać 
w badaniach tożsamości zbiorowej. Dlatego posłużę się koncepcją tożsamości Edwi-
na Ardenera (1992, s.  32), która ujmowana jest jako „samotworzenie i  zewnętrzna 
identyfikacja”. W antropologicznych badaniach nad wspomnianym terminem zwraca 
się szczególną uwagę na to, wokół jakich norm i wartości grupa lub jednostka buduje 
tożsamość oraz jaka jest jej pamięć zbiorowa. Ponieważ – jak wspomniałam na wstę-
pie – Kościół przez lata był narzędziem podtrzymywania i kształtowania tożsamości 
narodowych na Białorusi, posiadał spójny zespół norm i „wspomnień”, do których się 
odnosił, a jednocześnie był z nimi identyfikowany.

W tym miejscu warto odpowiedzieć na drugie z postawionych pytań. Na początku 
lat 90. XX w. Kościół katolicki na obszarach białoruskich, nie tracąc powszechnego 
charakteru, identyfikował się oraz był identyfikowany (i nadal często jest), tak na po-
ziomie instytucjonalnym, jak i jednostkowym, z narodem polskim (Kabzińska, 1999, 
s. 21–22).

Powstanie Kościoła unickiego pod koniec XVI w. i jego działalność stworzyły na-
tomiast przestrzeń do legitymizacji i rozwoju tożsamości narodowej białoruskiej. Obie 
konfesje, należące do Kościoła powszechnego, nie były podzielone i w wielu sytuacjach 
współpracowały. Warto wspomnieć chociażby o  zaangażowaniu kapłanów rzymsko-
katolickich i  unickich w  powstanie listopadowe czy o  udziale duchowieństwa rzym-
skokatolickiego w  organizowaniu i  utrzymaniu Kościoła unickiego. Gdy w  1839  r. 
zlikwidowana została unia – pomimo zakazu rządu carskiego – wielu unitów przeszło 
do Kościoła łacińskiego. Jak podaje Sergiej Nechames (1993, s. 72): „liczba katolików 
zwiększyła się z ok. 15% nawet do 40%”. W drugiej połowie XIX w. część spolonizowa-

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



Joanna Dworzecka56

Studia Białorutenistyczne 12/2018

nej szlachty białoruskiej, będącej katolikami, zaczęła uświadamiać sobie swoje białoru-
skie pochodzenie. Od 1913 r. ukazywał się katolicki tygodnik „Biełarus”, który stworzył 
fundamenty białoruskiej myśli konserwatywnej (Mironowicz, 2007, s. 21).

Losy katolików – Polaków i Białorusinów – dowodzą posiadania przez wiernych 
dwóch niewykluczających się przynależności narodowych, funkcjonujących w  ra-
mach jednej tożsamości Kościoła na białoruskich ziemiach. W ostatnich latach toż-
samość ta ulega gwałtownym przeobrażeniom. Pragnę w tym miejscu zaznaczyć, że 
traktuję tożsamość jako zbiór różnych przynależności (identyfikacji + autoidentyfi-
kacji), który ulega zmianom w czasie1. Oczywiście przynależność narodowa nie jest 
jedyną, ani nawet dominującą, przynależnością katolicyzmu na Białorusi, lecz stanowi 
zaledwie część składową tożsamości. Ośmielam się mówić o polskiej i białoruskiej 
tożsamości Kościoła właśnie jako o takiej, która zawiera w sobie wspomniane dwie 
przynależności, ale także wiele innych.

Zjawisko łączenia tożsamości religijnej z narodową nie jest jedynie typowo bia-
łoruskim fenomenem. Jak twierdzi Meredith McGuire (2012, s. 369): „pojawienie się 
kultur narodowych w Europie wczesnonowożytnej było silnie związane z tożsamością 
narodowo-religijną”. Podaje przy tym jako exemplum związki tożsamości luterańskiej 
ze szwedzką czy anglikańskiej z angielską. Unikatowe jest natomiast godzenie przez 
Kościół i jego wiernych dwóch przynależności: polskiej i białoruskiej (choć nie są to 
już tak jednoznaczne identyfikacje). Przykładem może być wypowiedź jednej z para-
fianek z diecezji pińskiej:

Jestem Polką, ponieważ moje korzenie są polskie – dziadkowie byli Polakami, ale jestem też 
Białorusinką, bo tu się urodziłam, wychowałam w tej kulturze, mówię tutejszym językiem, 
a polski znam słabo, tyle co od dziadków i rodziców, no i z kościoła2. 

Wypowiedź ta wskazuje na historyczne źródła skomplikowania tożsamości naro-
dowej białoruskich katolików, ale także Kościoła w znaczeniu instytucjonalnym, który 
odgrywając istotną rolę w historii sam niejako podlega jej wpływom. 

Historia

Ziemie współczesnej Białorusi należące do dawnej Rusi Kijowskiej były chrystia-
nizowane już w IX w. za sprawą Bizancjum (Dudik, 2007, s. 20). Istnieje także teoria 
o „przedwłodzimierskim” chrzcie z rąk łacińskich misjonarzy w VIII i X w. (Necha-

1	 Skłaniam się ku koncepcji tożsamości Amina Maaloufa (2002, s.  10–31), który zauważa, że 
„w każdym człowieku stykają się liczne przynależności. Nie zawsze żyją one ze sobą w zgodzie 
i czasem zmuszają do dokonywania trudnych wyborów. […] Tożsamość nie jest dana człowieko-
wi raz na zawsze, ona się tworzy i przeobraża w ciągu całego naszego życia”.

2	 Informator: kobieta, 31 lat, zamieszkała w Baranowiczach. Wywiad z 16.08.2014 r.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



57Polska i białoruska tożsamość Kościoła rzymskokatolickiego na Białorusi…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

mes, 1993, s. 68). Najazdy tureckie i napływ pogańskich ludów litewskich zahamo-
wały rozwój chrześcijaństwa na omawianym obszarze. Dopiero w XIII w. wraz z po-
wstaniem Księstwa Litewskiego książę Mendog zdecydował się na przyjęcie chrztu 
za pośrednictwem mistrza zakonu kawalerów mieczowych (Dudik, 2007, s. 28–29). 
Niedługo potem Mendog popadł w  konflikt z  zakonem i  wyrzekł się katolicyzmu. 
W XIV w. książę Władysław Jagiełło, chcąc przeciwdziałać wyprawom krzyżackim 
na Litwę, zdecydował się przyjąć chrzest w  obrządku łacińskim za pośrednictwem 
Polski. W  tym czasie większość Litwinów, zwłaszcza z  warstwy wyższej, była już 
chrześcijanami obrządku prawosławnego. Konieczność ponownego chrztu często bu-
dziła sprzeciw możnowładców, którzy później wielokrotnie stawali po stronie książąt 
moskiewskich. Kolejnym istotnym wydarzeniem dla sytuacji chrześcijaństwa było za-
warcie unii brzeskiej. Cerkiew greckokatolicka cieszyła się dużą popularnością wśród 
ludności wiejskiej, a w przededniu zaborów należało do niej aż 75% ludności; pozo-
stałą część stanowili katolicy (18%) rzymscy oraz prawosławni (6,5%).

Zabory doprowadziły do kasaty unii i  włączenia jej do Cerkwii prawosławnej, 
dzięki czemu pod koniec XIX w. prawosławie stało się wyznaniem dominującym na 
ziemiach białoruskich. W tym czasie rzymski katolicyzm był systematycznie kontro-
lowany i osłabiany – zwłaszcza po upadku powstania listopadowego, kiedy zamykano 
klasztory, a kościoły przekształcano w cerkwie, a także po klęsce powstania stycznio-
wego. 25 grudnia 1869 r. wszedł w życie ukaz cara Aleksandra II zalecający wpro-
wadzenie języka rosyjskiego zamiast języka polskiego do nabożeństw (pogrzebów, 
adoracji, nieszporów) oraz katechez. Wydano w tym celu tzw. Trebnik, czyli książkę 
zawierającą teksty nabożeństw, sakramentów i  modlitw. Roman Dzwonkowski tak 
opisuje te wydarzenia:

Aleksander II powołał komisję złożoną z  najwyższych urzędników państwa, która 
przygotowała program dotyczący likwidacji języka polskiego w kościołach. Był nim tzw. 
Triebnik, czyli rytuał w języku rosyjskim. Wydany został w Wilnie w 1869 i 1870 r. Zawierał 
teksty tradycyjnych nabożeństw katolickich w  tym języku odprawianych poza Mszą św. 
(nieszpory, nabożeństwa majowe, adoracje, pogrzeby i inne). Jednocześnie wydane zostały 
kazania na niedziele i  święta w  języku rosyjskim, śpiewnik kościelny, katechizm oraz 
modlitewnik dla wiernych3. 

Mimo licznych zachęt ze strony władz państwowych i uległych wobec nich hie-
rarchów kościelnych (w tym np. metropolity mohylewskiego Maksymiliana Staniew-
skiego), którzy starali się skłonić wiernych do przyjęcia ukazu, rozporządzenie spo-
tkało się ze sprzeciwem duchowieństwa i wiernych (Dudik, 2007, s. 66). W 1925 r. 
Witold Czeczot w publikacji Dyecezya mińska i jej pasterz Zygmunt Łoziński opisał 
sposób argumentacji katolickich chłopów broniących się przed zmianami:

3	 Dzwonkowski, Roman. (2017). Kościół katolicki w służbie rusyfikacji – plan caratu. Echa Polesia. 
Pobrano z: http://polesie.org/5858/5858/ (dostęp: 20.04.2018).

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



Joanna Dworzecka58

Studia Białorutenistyczne 12/2018

Prawda, że my nie jesteśmy czystymi Polakami, ale nie jesteśmy też Moskalami. Z Polski 
przyszła do nas wiara katolicka i dlatego po polsku modlimy się w domu i w kościele, a kiedy 
ksiądz mówi kazanie, to choć mówi po polsku, my go rozumiemy. Tego zaś, co mówi pop 
moskiewskim językiem – my wcale nie rozumiemy (1925, s. 8).

Jednocześnie autor zauważa, że byli też kapłani, którzy „stali się narzędziem 
moskiewskiego rządu i  rusyfikacji katolickich kościołów w Mińszczyźnie”, jak np. 
ks. Franciszek Ferdynand Sęczykowski w Ihumieniu, Błoniu i Bobrujsku (Czeczot, 
1925, s. 9–10). Wielu księży w obawie przed osieroceniem parafii starało się nie pro-
wokować władz i ograniczało pracę duszpasterską do modlitwy.

Rodząca się w drugiej połowie XIX w. tożsamość narodowa Białorusinów mia-
ła dwa oblicza: prawosławne – zainteresowane autonomią w  ramach nowego two-
ru, jakim miałaby być federacyjna Rosja – oraz katolickie, zorientowane bardziej na 
niezależność od Rosji i współpracę z Polską (Mironowicz, 2007, s. 12–15). Do tego 
momentu istniało już pojęcie „Białoruś”, jednak wykorzystywano je jako określenie 
obszaru geograficzno-kulturowego innych struktur państwowych. Dla Polaków Bia-
łorusini byli „kresowym ludem polskim”, a więc grupą etniczną należącą do narodu 
polskiego. Wydaje się to przyczyną występowania wśród katolików dwóch niewy-
kluczających się przynależności. Jak podaje Dariusz Tarasiuk (2004, s. 133), na py-
tanie o  narodowość polską i  białoruską większość mieszkańców ziem białoruskich 
mogła odpowiedzieć: „jestem zarówno jednym, jak i drugim”. Dla Rosjan Białorusini 
byli ludem tworzącym naród rosyjski, do którego zaliczano: Wielkorusów (Rosjan), 
Małorusów (Ukraińców) i Zapadnorusów (Białorusinów) (Mironowicz, 2007, s. 12). 
Podział religijny, mający do XIX w. większe znaczenie niż państwowy, spowodował 
wykształcenie się dwóch poglądów na sprawę białoruską, których konsekwencje wi-
doczne są do dziś w różnicach poglądów politycznych katolików i prawosławnych4.

Gdy Polska odzyskała niepodległość, Kościół katolicki otrzymywał liczne przy-
wileje od władz II Rzeczpospolitej. Podpisano konkordat ze Stolicą Apostolską, re-
windykowano majątki kościelne, rozwijała się nauka religii i działalność misyjno-cha-
rytatywna (Stępniak, 2005, s. 316). Za sprawą bp. Zygmunta Łozińskiego powstała 
neounia. Dzięki wsparciu rządu Kościół prawosławny w Polsce ogłosił autokefalię. 
Inaczej wyglądała sytuacja w  Białoruskiej Socjalistycznej Republice Radzieckiej 
(BSRR), gdzie od początku religię traktowano jako „opium dla ludu”. Państwo zwal-
czało przede wszystkim Cerkiew prawosławną, ale także szykanowało katolików, na-
zywając ich „agentami Watykanu” lub „spolonizowanymi Białorusinami”. W przed-
dzień II wojny światowej nie było tu ani jednego czynnego kościoła czy duszpasterza, 
pozostały tylko dwie cerkwie (Dudik, 2007, s. 80).

4	 Jak podaje Nechames (1993, s. 73): „Jeżeli jeszcze w latach 1988–1989 wśród członków mło-
dzieżowych stowarzyszeń patriotycznych, utożsamiających się z  przedstawicielami jednego 
z wyznań chrześcijańskich, część rzymsko- i grekokatolików wynosiła zaledwie 30–35%, to już 
w 1991 roku zwiększyła się ona do 80–85% (łącznie z grekokatolikami)”.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



59Polska i białoruska tożsamość Kościoła rzymskokatolickiego na Białorusi…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Po wojnie plan likwidacji Kościoła na nowych (zachodnich) terenach BSRR roz-
łożono w czasie. W połowie lat 80. pracowało tam jeszcze 54 księży (Dzwonkowski, 
1993, s. 170). Mimo niedoboru kapłanów katolicyzm przetrwał, często w synkretycz-
nej, ludowej formie. Na początku lat 90. na Białoruś przybyło wielu polskich księży, 
którzy pomogli w odbudowie katolicyzmu w nowo powstającej republice. Najważ-
niejszym wydarzeniem po odtworzeniu struktur kościelnych okazał się synod obra-
dujący w latach w 1996–2000, jego owocem jest opublikowany w 2002 r. dokument 
regulujący obecne życie religijne katolików – Statuty Synodu Archidiecezji Mińsko-
-Mohylewskiej, Pińskiej i Witebskiej. Został on zapisany w języku białoruskim i pol-
skim. Posynodalne zmiany w Kościele dotyczą przede wszystkim języka nabożeństw 
– język białoruski oficjalnie został ogłoszony językiem Kościoła katolickiego na Bia-
łorusi, zaś polski ma pełnić funkcje pomocnicze i być używany jedynie, gdy zachodzi 
potrzeba duszpasterska. W trakcie synodu kościół Wniebowzięcia Najświętszej Ma-
ryi Panny w Budsławiu uznany został za narodowe sanktuarium Białorusi5. Obecnie 
pielęgnuje się historię katolicyzmu na tych ziemiach oraz kult żyjących tu świętych 
i błogosławionych, m.in.: św. Jozafata Kuncewicza, św. Kazimierza, jedenastu sióstr 
nazaretanek z Nowogródka. Upamiętnia się również sługę Bożego bp. Zygmunta Ło-
zińskiego czy ks. kard. Kazimierza Świątka (inicjatora synodu).

Dylematy

Wpływ na kształtowanie się tożsamości Kościoła katolickiego na Białorusi miały 
czynniki zewnętrzne, zwłaszcza sytuacja polityczna i związana z nią działalność propa-
gandowo-popularyzatorska, oraz czynniki wewnętrzne, w szczególności indywidualne 
wybory wiernych i duszpasterzy. Przyczyniło się to do uformowania w ramach katolic-
kiej tożsamości dwóch przynależności narodowych. Dla wielu środowisk propolskich 
taka sytuacja jest nie do przyjęcia. Na początku XXI w. pojawiło się więc pytanie, 
w jakim kierunku zmierza rozwój tożsamości Kościoła na Białorusi: czy będzie to po-
lonizacja, czy też białorutenizacja kultu. Obie tendencje uwarunkowane są historycznie 
i politycznie, dotyczą narodowej identyfikacji instytucji kościelnych oraz wiernych.

Ważnymi zdarzeniami historycznymi uzasadniającymi polski charakter Kościoła 
na Białorusi są unia w Krewie i chrzest Litwy. Wielkie znaczenie przypisuje się także 
roli katolicyzmu w podtrzymywaniu tożsamości polskiej w dobie zaborów i w czasach 
BSRR oraz działaniom polskich kapłanów, którzy po upadku ZSRR zaangażowali się 
w  odrodzenie instytucji Kościoła. Popularne powiązanie „Polak-katolik” opiera się 
właśnie na tych filarach6. Traktowanie katolicyzmu jako „wiary polskiej” wywodzi 

5	 Koronacja obrazu Matki Bożej Budsławskiej odbyła się 02.07.1998 r. Por. http://catholic.by/2/pl/
belarus/sanctuarium/101102-budsaw.html (dostęp: 14.06.2017).

6	 Chodzi przede wszystkim o  taki sposób legitymizowania polskiej przynależności narodowej 
przy pomocy katolicyzmu, gdy pochodzenie wiernych utożsamia się z „polską” historią Kościoła 
rzymskokatolickiego na Białorusi.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



Joanna Dworzecka60

Studia Białorutenistyczne 12/2018

się z czasów polsko-litewskiej unii personalnej (Nechames, 1993, s. 72). Podczas za-
borów pojęcie „Polak-katolik” stało się narzędziem propagandy carskiej, która, pró-
bując przekonać ludność białoruską do przejścia na prawosławie, udowadniała, że 
ruskojęzyczność oznacza przynależność do prawosławia (Czeczot, 1925, s. 8). Tak-
że w  rodzącej się wśród prawosławnych Białorusinów idei narodowej utożsamiano 
wszystkich katolików z narodem polskim, a więc elementem obcym na tych ziemiach 
(Mironowicz, 2007, s. 12–13). Taki sposób myślenia popularyzowała propaganda ra-
dziecka – głoszono, że Kościół polonizuje etnicznych Białorusinów, zmuszając ich do 
modlitwy w języku polskim, a księża są polskimi lub watykańskimi agentami. Desa-
kralizacja życia w BSRR miała uderzyć także w polską świadomość narodową kato-
lików, nazywanych spolonizowanymi i „okatoliczonymi” Białorusinami. Taka tożsa-
mość wiernych była niezgodna z polityką państwa dążącego do powstania politycznie 
homogenicznego narodu sowieckiego (Winnicki, 2010, s.  151). Jak podaje Iwona 
Kabzińska, określenie „Polak-katolik” zawiera informację o wyznaniu jako podstawo-
wym wyznaczniku tożsamości wielu osób mieszkających na Białorusi. „Operują nim 
osoby spoza tej grupy, często w znaczeniu pejoratywnym” (Kabzińska, 1999, s. 21).

Jednak nie tylko zewnętrzne okoliczności kształtowały polską tożsamość katoli-
ków. Również sami wierni, zwłaszcza osoby starsze, upominają się o polską mowę 
w Kościele, ponieważ jest to język modlitwy ich rodziców (Polaków), przekazanej 
im kultury i wychowania. W pewnym sensie stanowi więc legitymizację ich polskiej 
tożsamości narodowej. Diecezja grodzieńska, która nie uczestniczyła w synodzie, za-
chowała polski język nabożeństw, czasopism katolickich oraz jego dominację w na-
uczaniu w seminariach. O przywiązaniu do polskości na Grodzieńszczyźnie opowiadał 
jeden z lokalnych kapłanów:

Gdy prowadziłem msze dla dzieci, podczas kazania zadawałem im pytania po polsku. 
Okazało się, że ja pytam ich o jedno, a oni odpowiadają mi drugie. Zupełnie nie rozumieli, 
o co ich pytam. Zacząłem więc głosić kazania po białorusku. To nie spodobało się władzom 
diecezjalnym i zostałem przeniesiony do innej diecezji7.

Opisane powyżej zdarzenie dotyczy diecezji grodzieńskiej, która, powołując się 
na własne tradycje i  nie przyjmując decyzji synodu, w  dużej mierze odcina się od 
białoruskiej przynależności narodowej. Mówi się niekiedy o niej jako o „bastionie pol-
skości” na Białorusi. W pozostałych diecezjach (uczestniczących w procesach posyno-
dalnych) dochodzi do ożywienia białoruskiej przynależności. Przeciwnicy przemian 
mówią raczej o białorutenizacji Kościoła niż o jego polonizacji.

Samo zjawisko białorutenizacji nie jest nowe. Moi rozmówcy zauważali, że język 
białoruski (obok łaciny i  polskiego) prawdopodobnie zawsze był obecny w Kościele 
w Wielkim Księstwie Litewskim, zwłaszcza wśród uboższej ludności. Nie miał jednak 
nigdy statusu dominującego. W  zapiskach z  dzienników bł. bp. wileńskiego Jerzego 

7	 Informator: mężczyzna, ok. 50 lat, pracujący w diecezji witebskiej. Wywiad z 15.07.2014 r.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



61Polska i białoruska tożsamość Kościoła rzymskokatolickiego na Białorusi…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Matulewicza odnotowane są informacje o kapłanach nauczających po białorusku lud 
nierozumiejący polskiego. Sam biskup nauczył się języka białoruskiego i wydał zgodę 
na głoszenie w nim kazań, w 1921 r. został za to skrytykowany w prasie i odstąpił od dal-
szych działań w tym kierunku, stwierdzając, że jeszcze nie czas na wprowadzanie języka 
białoruskiego, choć w przyszłości zmiany będą nieuniknione (Ocytko, 2005, s. 283).

Prawdziwy spór o białorutenizację Kościoła rozgorzał jednak dopiero siedemdzie-
siąt lat po epizodzie przedstawionym przez ks. bp. Matulewicza, a Kościół lokalny 
przekonał się, jak prorocze okazały się jego słowa. Już na początku lat 90. pojawiły się 
próby wprowadzania języka białoruskiego do liturgii, co rozpoczęło trwający do dziś, 
z różnym natężeniem, konflikt. Jego stronami są osoby starsze polskiego pochodzenia 
i niektórzy członkowie Związku Polaków na Białorusi (a także inni polscy działacze) 
oraz Kościół rzymskokatolicki na Białorusi, w tym przede wszystkim diecezje biorące 
udział w posynodalnym procesie zmian. 

Białorutenizację definiuję jako zmianę orientacji w Kościele katolickim z narodo-
wo-polskiej na białoruską, odnoszącą się w większej niż dotąd mierze do powszechno-
ści Kościoła (Dworzecka, 2016, s. 116). Konflikt o białorutenizację Kościoła apogeum 
osiągnął pod koniec lat 90., kiedy wielu kapłanów zaczęło prowadzić nabożeństwa 
w języku białoruskim. Sytuacja zaostrzyła się, gdy w 2000 r. przyjęte zostały Statu-
ty Synodu Archidiecezji Mińsko-Mohylewskiej, Diecezji Pińskiej i Witebskiej. Wielu 
polskich działaczy oraz katolików o polskich korzeniach uznało zawarte w nich sfor-
mułowania za atak na własną tożsamość. Dobrze stanowisko to scharakteryzowała 
Kabzińska:

Kościół, modlitwa, liturgia i święta religijne bez języka polskiego, jak to już coraz częściej się 
zdarza, będą służyć ich (Polaków) wynarodowieniu, gdyż utracą oni możliwość publicznego 
manifestowania swej własnej kultury religijnej i polskości (za: Gołachowska, 2012, s. 22).

Za winnych tej sytuacji uważa się przede wszystkim młodych księży przybyłych 
z Polski, którzy nie znali historii i, sądząc wiernych po pozorach – takich jak słabsza 
znajomość języka polskiego – narzucali tutejszym katolikom białoruski język modlitwy.

Kapłani, wśród których prowadziłam badania, wprowadzając zmiany, kierowali 
się zasadą, że nie ma Kościoła ani polskiego, ani białoruskiego, ani jakiegokolwiek 
innego – jest jeden Kościół powszechny. Wierni powinni więc, o ile jest to możliwe, 
niezależnie od przynależności narodowej, mieć możliwość wyrażania i  pogłębiania 
wiary w zrozumiałym dla siebie języku8. Wprowadzenie języka białoruskiego miało 
być nie tyle odcięciem się od polskości, ile otwarciem na innych wiernych, Białoru-
sinów, a także żyjących na Białorusi rosyjskojęzycznych przybyszów z pozostałych 

8	 Dokumentem zezwalającym na użycie języków narodowych w liturgii jest posoborowa Druga 
Instrukcja o Należytym Wykonywaniu Konstytucji o Świętej Liturgii (z 1967 r.). Por. http://www.
kkbids.episkopat.pl/index.php?id=89#id=90 (dostęp: 04.06.2017).

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



Joanna Dworzecka62

Studia Białorutenistyczne 12/2018

republik dawnego Związku Radzieckiego, dla których język ten jest bardziej zrozu-
miały niż polski. 

Nie należy zapominać o powodach politycznych i prawnych, dla których odstępuje 
się od podkreślania polskiej przynależności. Dokumentem prawnym regulującym obec-
ne życie religijne na Białorusi jest Ustawa RB O wolności wyznania i organizacjach re-
ligijnych z dnia 17 grudnia 1992 r., nr 2054–XII9, uzupełniona i zmieniona 31 X 2002 r. 
W artykule siódmym ustawy czytamy: „zabrania się działalności organizacji religijnych, 
skierowanej przeciwko suwerenności Republiki Białoruś, jej ustrojowi konstytucyjnemu 
i solidarności społecznej” (Wierzbowska-Miazga, 2001, s. 28–29). Msze święte w ję-
zyku polskim z tradycyjnymi pieśniami mogą nawiązywać do polskiego patriotyzmu, 
a więc zagrażać solidarności społecznej i być interpretowane jako złamanie prawa.

Wybór białoruskiego języka nie wynikał jedynie z okoliczności czy aktualnego 
stanu rzeczy, ponieważ gdyby tak było, katolicy na Białorusi modliliby się po rosyjsku, 
czyli w języku, w którym mówi 70% mieszkańców tego kraju10. Władzom kościelnym, 
wydającym decyzje o językach nabożeństw, chodziło raczej o umocnienie białoruskiej 
tożsamości w rusyfikowanym narodzie. Ponadto wprowadzenie rosyjskiego oznacza-
łoby wystąpienie przeciw własnej tożsamości, opartej na historii walk o zachowanie 
niepodległości, oraz identyfikacji narodowej i  religijnej najpierw w  carskiej Rosji, 
a później w Związku Radzieckim. Tę postawę Kościół wyraził we Wprowadzeniu do 
Statutów Synodu (2002, s. 370–371):

To prawda, że Synod jest instytucją Kościoła Katolickiego […], ale jego prace i uchwały mają 
bezpośredni lub pośredni wpływ na społeczeństwo państwa, w którym jest sprawowany […]. 
Mamy świadomość, że dokumenty Synodu wyznaczają główne kierunki w marszu Kościoła 
na Białorusi ku „nowemu”, które rodzi się po kulturowych i politycznych wstrząsach XX w. 
Kościół Katolicki na Białorusi odczuwa bowiem silną potrzebę wypowiedzenia się na rzecz 
społeczeństwa tej ziemi i chce być – zgodnie z pragnieniem Jana Pawła II – „znakiem nadziei 
dla wszystkich tych, którzy poświęcają swoje siły dla lepszej przyszłości we wzajemnym 
pokoju i zgodzie”.

Wnioski

Gdy polscy kapłani przybywali w latach 90. na Białoruś, zastawali wśród wier-
nych sytuację, którą można określić jako tożsamościowy chaos. Jeden z rozmówców 
opisał ją w następujący sposób:

9	 W oryginale: Закон РБ „О свободе вероисповеданий и религиозных организациях”.
10	 Według badań Państwowego Komitetu Statystycznego Republiki Białoruś z 2009 r. 53% obywa-

teli uważa język białoruski za ojczysty, a dla 41% jest nim rosyjski. W domu po białorusku mówi 
zaledwie 23% społeczeństwa; większość (70%) używa rosyjskiego. Por. http://www.belstat.gov.
by/informatsiya-dlya-respondenta/ (dostęp: 04.05.2018).

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



63Polska i białoruska tożsamość Kościoła rzymskokatolickiego na Białorusi…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Ja się zdziwiłem, gdy przyjechałem tutaj z Ukrainy. Myślałem, że oni też, jak Ukraińcy, mówią 
po białorusku na przykład. Nie. Po rosyjsku gadają wszyscy. Potem idę msze odprawiać. Po 
polsku wszystko! Mówię do nich: Ale wy jesteście Białorusinami. Odpowiadają: No tak. To 
mówię: Dajcie mi jakieś teksty, bym mógł po białorusku się modlić. Nic nie było. To był 
1999 rok. Dopiero w 2001 udało mi się zdobyć jakiś studyjny mszał i zacząłem chyba jako 
pierwszy w mieście po białorusku msze robić11.

 Obecnie w wielu kościołach (zwłaszcza w parafiach zamieszkałych przez mniej-
szość polską) odprawia się przynajmniej jedną mszę niedzielną w  języku polskim, 
a pozostałe po białorusku. Pojawiają się też msze wielojęzyczne, np. śpiewy i teksty 
z mszału w języku polskim, liturgia Słowa po białorusku, a ogłoszenia duszpasterskie 
po rosyjsku. Odnoszę wrażenie, że ten mieszany wariant paradoksalnie jest najlepiej 
przyjmowany przez członków Kościoła, ponieważ zachowano tradycyjne śpiewy 
i modlitwy, lektura pisma, ogłoszenia są zrozumiałe tak dla starszych, jak i młodszych. 

Tożsamościowe dylematy Kościoła i jego wiernych ukształtowane przez niełatwą 
historię białoruskich ziem wynikają w znacznym stopniu z przyjęcia przez nich nie-
przystającej do obecnej sytuacji koncepcji tożsamości. Traktowanie jej jako spójnego 
i niezmiennego sposobu postrzegania siebie i bycia identyfikowanym wyklucza za-
równo możliwość występowania w ramach jednej tożsamości dwóch przynależności 
narodowych (zwłaszcza gdy próbuje się utożsamiać konfesję z konkretnym narodem), 
jak i możliwość zmian. Uznanie definicji, która uwzględnia możliwość modyfikacji, 
złożoność oraz zwalania z konieczności uznania logicznej spójności tożsamości po-
maga godzić konflikty między zwolennikami polskiej i  białoruskiej przynależności 
Kościoła. Już w czasach zaborów rozumieli ową dwoistość białoruscy chłopi, wal-
czący przeciw narzucaniu im prawosławia, o których na początku XX w. napisał Jan 
Czeczot (1925, s. 9): „A ja wiedau, szto moja skóra mocniejsza od waszej wiery. Po-
wiedział to chłop białoruski w swoim rodowitym języku, ale cierpiał za wiarę polską, 
którą za swoją uznaje”.

Dopiero zaakceptowanie faktu, że katolicyzm – uformowany pod wpływem pol-
skich, ale także rodzimych, białoruskich norm i wartości – posiada hybrydową tożsa-
mość, pozwoli budować dalsze losy Kościoła w zgodzie i jedności.

11	 Informator: mężczyzna, ok. 45 lat, pracujący w diecezji pińskiej. Wywiad z 24.07.2014 r.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



Joanna Dworzecka64

Studia Białorutenistyczne 12/2018

Bibliografia

Źródła

Statuty Synodu Archidiecezji Mińsko-Mohylewskiej, Diecezji Pińskiej i  Witebskiej (2002). 
Mińsk: Pro Christo.

Opracowania

Ardener, Edwin. (1992). Tożsamość i utożsamienie. Zeszyty Naukowe Uniwersytetu Jagielloń-
skiego. Prace Socjologiczne, 15, s. 21–42.

Czeczot, Witold. (1925), Dyecezya Mińska i jej pasterz biskup Zygmunt Łoziński. Wilno: Druk 
Józefa Zawadzkiego.

Dudik, Aleksander. (2007). Sytuacja wyznaniowa i ekumeniczna na Białorusi w latach 1988–
2003. Sandomierz: Wydawnictwo Diecezjalne i Drukarnia w Sandomierzu.

Dworzecka, Joanna. (2016). Spór o białorutenizację Kościoła katolickiego na Białorusi. Collec-
tanea Theologica, 2, s. 115–139.

Dzwonkowski, Roman. (1993). Kościół katolicki na Białorusi – przemiany i problemy. Sprawy 
Narodowościowe, 1(2), s. 163–176.

Dzwonkowski, Roman. (2017). Kościół katolicki w służbie rusyfikacji – plan caratu. Echa Po-
lesia. Pobrano z: http://polesie.org/5858/5858/ (dostęp: 20.04.2018).

Foligowski, Przemysław. (1999). Białoruś. Trudna niepodległość. Wrocław: Alta2.
Giddens, Anthony. (2004). Socjologia. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.
Golachowska, Ewa. (2012). Jak mówić do Pana Boga? Wielojęzyczność katolików na Białorusi 

na przełomie XX i XXI wieku. Warszawa: Instytut Slawistyki PAN i Wydawnictwo Agade 
Bis.

Kabzińska, Iwona. (1999). Wśród „Kościelnych Polaków”. Wyznaczniki tożsamości etnicznej 
(narodowej) Polaków na Białorusi. Warszawa: Biblioteka Etnografii Polskiej.

Maalouf, Amin. (2002). Zabójcze tożsamości. Warszawa: PIW.
McGuire, Meredith B. (2012). Religia w kontekście społecznym. Kraków: Zakład Wydawniczy 

NOMOS.
Mironowicz, Eugeniusz. (2007). Białoruś. Warszawa: Wydawnictwo TRIO.
Nechames, Sergiej. (1993). Stosunki międzywyznaniowe oraz narodowo-wyzwoleńczy ruch 

na Białorusi. W: Irena Borowik, Andrzej Szyjewski (red.). Religie i kościoły w społeczeń-
stwach postkomunistycznych (s. 68–74). Kraków: Zakład Wydawniczy NOMOS.

Ocytko, Małgorzata. (2005). Problem Białorusinów katolików w diecezji wileńskiej w okresie 
ordynariatu biskupa Jerzego Matulewicza (1918–1925). W: Marek Kietliński, Krzysztof 
Sychowicz, Wojciech Śleszyński (red.). Kościoły a państwo na pograniczu polsko-litew-
sko-białoruskim. Źródła i stan badań (s. 250–263). Białystok: Wydawnictwo Prymat Ma-
riusz Śliwkowski.

Stępniak, Władysław. (2005). Konkordat między Stolicą Apostolską a Rzeczpospolitą Polską 
z dnia 10 lutego 1925 r. W: Marek Kietliński, Krzysztof Sychowicz, Wojciech Śleszyński 
(red.). Kościoły a państwo na pograniczu polsko-litewsko-białoruskim. Źródła i stan badań 
(s. 284–292). Białystok: Wydawnictwo Prymat Mariusz Śliwkowski.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS



65Polska i białoruska tożsamość Kościoła rzymskokatolickiego na Białorusi…

Беларусазнаўчыя даследаванні 12/2018

Tarasiuk, Dariusz. (2004). Kultura a świadomość narodowa Polaków na Białorusi na początku 
XX stulecia. W: Antoni Kruczyński, Małgorzata Michalska (red.). Kultura i świadomość 
etniczna Polaków na wschodzie. Tradycja i współczesność (s. 131–140). Wrocław: KEiAK 
UWr, OBW UWr.

Winnicki, Zdzisław, Julian. (2010). Tematy białorusko-polskie. Antologia. Wrocław: GS Media.
Wierzbowska-Miazga, Agata (oprac.). (2001). Wybór dokumentów prawnych dotyczących 

mniejszości narodowych. T. 2. Polacy na Białorusi. Warszawa: Stowarzyszenie „Wspól-
nota Polska”.

Ziętek, Dorota. (2008). Tożsamość i  religia. Ormianie w krakowskiej i  lwowskiej diasporze. 
Kraków: Zakład Wydawniczy NOMOS.

� Data nadesłania artykułu: 09.05.2018

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 23/01/2026 04:17:09

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

