
Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Wojciech Dziedziak 

Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie 

ORCID: 0000-0002-7335-8471 

wojciech.dziedziak@umcs.pl 

 

Szkic o sprawiedliwości naturalnej i rozdzielczej 

 

STRESZCZENIE 

 

W artykule podjęto zagadnienie sprawiedliwości naturalnej i sprawiedliwości rozdzielczej. Jako punkt 

wyjścia przyjęto tradycyjną formułę „oddać każdemu to, co mu się należy” (suum cuique tribuere). Rozważania 

prowadzą do stwierdzenia, że sprawiedliwość naturalna dotyczy każdego człowieka, a należne są mu przyrodzo-

ne, wrodzone uprawnienia, podstawowe prawa człowieka. Realizacja sprawiedliwości naturalnej zapewnia 

w zakresie podstawowym udział w dobrach wspólnoty, jaką jest państwo. Sprawiedliwość ta bowiem wymaga, 

by każdemu człowiekowi zapewnić egzystencję odpowiadającą godności osoby ludzkiej. Związek sprawiedli-

wości naturalnej ze sprawiedliwością rozdzielczą występuje na poziomie elementarnych zobiektywizowanych 

potrzeb. Sprawiedliwość naturalna, gdy jest urzeczywistniana, niejako wypełnia wyróżnianą przez niektórych 

formułę „każdemu według »usprawiedliwionych« potrzeb”, zapewniając zobiektywizowane, podstawowe po-

trzeby, co dotyczy jednak tylko części społeczeństwa; sprawiedliwość ta jest szersza, nie jest zawężona tylko do 

tego rodzaju elementarnych potrzeb i oczywiście nie tylko potrzeb dotyczy. Można by w pewnym sensie powie-

dzieć, że sprawiedliwość naturalna jakby „interweniuje”, gdy nie wystarcza stosowanie sprawiedliwości według 

zasad proporcjonalności. Człowiek mający zagwarantowane przyrodzone, równe prawa, wpisane w prawo pozy-

tywne, uzgodnione treściowo ze sprawiedliwością naturalną, poprzez własne działanie, korzystając z prawa 

stanowionego (pozytywnego), niejako „korzysta ze sprawiedliwości” i zapewnia sobie godziwe życie. Jednakże 

sprawiedliwość naturalna nikogo nie pomija, jej realizacja w istocie zastępuje formułę sprawiedliwości rozdziel-

czej „każdemu według »usprawiedliwionych« potrzeb”. W sprawiedliwości rozdzielczej równość polega na 

proporcji; należy oddać proporcjonalnie, ogólnie rzecz ujmując, do wkładu, ale także do zasług. Z tych dwóch 

zasad wiodąca, z uwagi na jej powszechność, jest formuła „każdemu według wkładu” – ten, kto bardziej przy-

czynia się do dobra wspólnoty, otrzymuje więcej. 

 

Słowa kluczowe: sprawiedliwość naturalna; przyrodzona godność człowieka; sprawiedliwość rozdzielcza 

 

I. 

 

Sprawiedliwość jest wartością ściśle związaną z prawem, kluczową dla prawa. 

W prawie zasadnicze znaczenie ma sprawiedliwość dystrybucyjna i wyrównawcza. Od czasów 

Arystotelesa rozgraniczenie dwojakiej sprawiedliwości – chodzi właśnie o sprawiedliwość roz-

dzielczą (iustitia distributiva) i sprawiedliwość wyrównawczą (iustitia commutativa)
1
 – jest 

powszechnie przyjęte w filozofii europejskiej, następnie zaś w prawie i naukach prawnych. 

Ujęcie Arystotelesa do dziś tworzy kanon i traktowane jest jako wzorcowe
2
. W prowadzonych 

rozważaniach istotne dla nas będzie zagadnienie sprawiedliwości rozdzielczej. 

                                                        
1
 O sprawiedliwości rozdzielającej (dikaion dianemetikon) por. Arystoteles, Etyka nikomachejska, Warszawa 

2008, 1131 a-b. Sprawiedliwość wyrównawcza określana jest także jako „sprawiedliwość wymienna”, „sprawie-

dliwość zamienna”, „sprawiedliwość kontraktowa”, „sprawiedliwość retrybutywna”. 
2
 H. Kelsen pisał: „[…] nie ma przesady w stwierdzeniu, że wszystko to, co mówi się o istocie sprawiedliwości 

w pracach filozofów lub prawników, można znaleźć w dziełach Platona i Arystotelesa” (podaję za: S. Tkacz, 

Rozumienie sprawiedliwości w orzecznictwie Trybunału Konstytucyjnego, Katowice 2003, s. 9). J. Stelmach 

(Współczesna filozofia interpretacji prawniczej, Kraków 1995, s. 135) akcentuje, że „[p]ocząwszy od Platona 

i Arystotelesa, teoria sprawiedliwości staje się jedną z najbardziej fundamentalnych teorii etycznych i filozoficz-

noprawnych”. Do myśli i rozróżnień Arystotelesa nawiązywał św. Tomasz z Akwinu. Odwoływał się do niego 

także G. Radbruch. Przytoczmy, co pisał: „Oba te rozróżnienia [chodzi o sprawiedliwość wyrównującą i roz-

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 08/01/2026 11:24:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Jednakże mówiąc o sprawiedliwości, najpierw należy wyróżnić sprawiedliwość natu-

ralną. Czym ona jest? 

Jako punkt wyjścia przyjmujemy tradycyjną formułę „oddać każdemu to, co mu się 

należy” (suum cuique tribuere)
3
. 

Sprawiedliwość domaga się, by „każdemu oddać, co jest jego”. Suum cuique – oddać 

„każdemu, co jest jego”. A co oddać, co jest jego? Co jest swoje, co jest własne, co jest na-

leżne? Tu chodzi o uprawnienia człowieka. Człowiek ma uprawnienia, ma prawa wypływają-

ce z przyrodzonej godności. Uprawnienia te wypływają ze struktury bytowej człowieka. Są to 

uprawnienia naturalne. Formułę „oddać każdemu to, co się komu należy” wiążemy z natural-

nym uprawnieniem, prawem podmiotowym, prawem do czegoś, a zatem oddać „coś, do cze-

go ma się prawo”. 

Sprawiedliwość jest respektowaniem należnych człowiekowi uprawnień. Ich źródłem, 

potwórzmy, jest przyrodzona godność człowieka, a zatem są to uprawnienia, prawa naturalne. 

Te naturalne uprawnienia, prawa muszą być zapewnione, zagwarantowane, realizowane przez 

prawo stanowione. Już samo istnienie tych uprawnień zobowiązuje władzę prawodawczą (oso-

by ją piastujące) do ich zabezpieczenia, urealnienia. Wymieńmy najbardziej fundamentalne: 

prawo każdego człowieka do życia i prawo do osobowego rozwoju. Jednakże stanowczo należy 

podkreślić, że chodzi o rzeczywiste naturalne prawa, nie zaś o uprawnienia będące wynikiem 

(rezultatem) jakichś ideologicznych nacisków czy wręcz manipulacji
4
. Pojawia się bowiem 

groźba uznania za uprawnienia, prawa człowieka jakichś uprawnień pozornych, nazywanych 

prawami człowieka, a nawet przyrodzonymi prawami. Niestety, kategoria godności na gruncie 

prawnym bywa przez niektórych deformowana (co, rzecz jasna, jest nieporozumieniem i błę-

dem) i wywodzone są z niej prawa przeciwko człowiekowi, np. aborcja
5
, eutanazja. 

Prawa człowieka zostały trafnie odczytane i wyrażone w uchwalonej w 1948 r. Po-

wszechnej Deklaracji Praw Człowieka. Deklaracja ta, jak bywa podkreślane w literaturze, 

artykułuje naturalne prawa. Choć wydaje się, że nie w pełni jednoznacznie, gdy idzie o naj-

pierwsze z nich – o prawo do życia, prawo do narodzenia. 

Prawo do rozwoju, prawo do integralnego rozwoju człowieka dotyczy rozwoju fizycz-

nego, intelektualnego, moralnego. Ale oczywiście, by móc się rozwijać, trzeba być. Trzeba 

                                                                                                                                                                             
dzielczą – W.D.] znaleźć możemy w słynnej nauce Arystotelesa, który absolutną równość między dobrami, np. 

pracą i wynagrodzeniem, szkodą i zadośćuczynieniem, nazwał sprawiedliwością wyrównującą (ausgleichende 

Gerechtigkeit); dla odmiany, równy sposób traktowania różnych osób – np. przez objęcie ich podatkiem w wy-

sokości proporcjonalnej do ich wytrzymałości finansowej czy przez udzielanie im pomocy w miarę potrzeb, 

nagradzanie stosownie do zasług, a karanie stosownie do win, nazwał sprawiedliwością rozdzielczą (austeilende 

Gerechtigkeit). Sprawiedliwość wyrównująca wymaga udziału przynajmniej dwóch osób, sprawiedliwość roz-

dzielcza – przynajmniej trzech. […] Sprawiedliwość wyrównująca właściwa jest domenie prawa cywilnego 

[dosł. prywatnego, des Privatrechts], natomiast sprawiedliwość rozdzielcza – domenie prawa publicznego” 

(G. Radbruch, Filozofia prawa, Warszawa 2009, s. 38–39). Por. np. W. Sadurski, Teoria sprawiedliwości. Pod-

stawowe zagadnienia, Warszawa 1988, s. 70–78. 
3
 Formuła „sprawiedliwość polega na oddawaniu każdemu tego, co mu się należy” dobrze znana była Platonowi 

i Arystotelesowi. Tytułem przykładu por. Platon, Państwo, Kęty 2009, Księga I, 332 C, s. 19. Por. M. Piecho-

wiak, Do Platona po naukę o prawach człowieka, [w:] Księga jubileuszowa Profesora Tadeusza Jasudowicza, 

red. J. Białocerkiewicz, M. Balcerzak, A. Czeczko-Durlak, Toruń 2004, s. 339–345. 
4
 Chodzi zatem o przyrodzone, obiektywne uprawnienia człowieka. Jednakże na gruncie prawa odwołanie się do 

godności człowieka współcześnie niestety wydaje się nie wystarczać. Można mówić nawet o rozchodzeniu się 

godności człowieka i życia człowieka (i jego ochrony). Por. E. Picker, Godność człowieka a życie ludzkie. Roz-

brat dwóch fundamentalnych wartości jako wyraz narastającej relatywizacji człowieka, Warszawa 2007, s. 35. 
5
 Por. np. R. Dworkin, Biorąc prawa poważnie, Warszawa 1998, s. 237. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 08/01/2026 11:24:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

istnieć. Tutaj zaakcentujmy, że punktem wyjścia jest prawo do życia, prawo do narodzenia. 

Prawo do życia od chwili poczęcia jest syntezą wszystkich praw, bez niego wszelkie inne 

tracą sens
6
. 

Rzecz jasna sprawiedliwość wymaga zapewnienia warunków sprzyjających rozwojo-

wi człowieka i zapewnienia godnego bytowania w społeczeństwie. Chodzi o zapewnienie 

warunków prowadzących do uzyskania przez człowieka pełni istnienia i życia. Regulacje 

prawne mają powoływać struktury, instytucje mające zapewniać możliwość wszechstronnego 

rozwoju. Prawo poprzez odpowiednie regulacje powinno wspierać człowieka w jego rozwoju. 

Jest rzeczą jasną, że rozwój ten wiąże się m.in. ze zdrowiem, wykształceniem, wiedzą, pracą 

i godziwym jej wynagrodzeniem, wolnością, własnością, bezpieczeństwem. 

Sprawiedliwość nakłada, narzuca moralno-prawny obowiązek oddawania każdemu te-

go, co mu się należy. Sprawiedliwość w ujęciu normatywnym, traktowana nie tyle jako nor-

ma, a w rzeczy samej zasada-norma, zasada prawa – nakazuje oddać, co się należy. A tym 

samym dodatkowo wzmacnia swym nakazem, swą mocą i dodatkowo uzasadnia konieczność 

zabezpieczenia i ochrony tych naturalnych uprawnień, podstawowych praw człowieka – gwa-

rantuje te uprawnienia/prawa. 

Prawo stanowione, jeśli ma być sprawiedliwe, musi uwzględniać wymogi sprawiedli-

wości, którą zwiemy naturalną, a wyrażoną w formule nie pustej, lecz wypełnionej treścią, 

i będącej nakazem „oddania każdemu tego, co mu się należy”, co można też wyrazić „każde-

mu oddać, co jest jego”. Sprawiedliwość naturalna ma stać się zasadami i normami prawa 

pozytywnego. Uprawnienia, prawa człowieka, jakie „niesie z sobą sprawiedliwość naturalna”, 

dają przestrzeń do rozwoju talentów, inicjatyw, działalności gospodarczej
7
. Realizacja spra-

wiedliwości naturalnej umożliwia aktywne, a także twórcze uczestnictwo w życiu gospodar-

czym i społecznym. 

Zastanówmy się raz jeszcze: Jakie zatem prawo pozytywne, u swych podstaw, jest 

sprawiedliwe? Powtórzmy i wyakcentujmy, prawo pozytywne (stanowione) jest sprawiedli-

we, gdy respektuje, chroni, realizuje, gwarantuje sprawiedliwość naturalną. Wtedy to te przy-

rodzone uprawnienia wpisane i zabezpieczone w prawie pozytywnym (stanowionym) będą 

łączyły się z prawnopozytywnym, sprecyzowanym, umocnionym normami tego prawa i tym 

samym wzmocnionym (gdyż niezmiennie nienaruszanie tych przyrodzonych uprawnień jest 

obowiązkiem naturalnym, można też powiedzieć – moralno-prawnym człowieka) zakazem 

ich naruszania przez drugich, przez innych. 

Próby oparcia sprawiedliwości odniesionej do prawa nie na przyrodzonej, wrodzonej 

godności i nieodwołanie się do prawa naturalnego, lecz oparcie jej na innych podstawach, 

prowadzą do relatywizacji tej kategorii. 

                                                        
6
 Jan Paweł II (Evangelium vitae, 1995, [w:] Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 2007, 57) pisał: 

„Pod względem prawa do życia każda niewinna istota ludzka jest absolutnie równa wszystkim innym. Ta rów-

ność stanowi podstawę wszelkich autentycznych relacji społecznych, które rzeczywiście zasługują na to miano 

tylko wówczas, gdy są oparte na prawdzie i na sprawiedliwości, uznając i broniąc każdego człowieka jako oso-

by, a nie jako rzeczy, którą można rozporządzać”. Wobec wymogów sprawiedliwości „nie ma dla nikogo żad-

nych przywilejów ani wyjątków”, „wobec wymogów moralnych wszyscy jesteśmy absolutnie równi”. Por. idem, 

Veritatis splendor, 1993, [w:] Encykliki…, 96. 
7
 Por. rozdział II Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. (Dz.U. 1997, nr 78, poz. 483 

z późn. zm.). 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 08/01/2026 11:24:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Trzeba podkreślić, że zrozumienie sprawiedliwości naturalnej (i jej wymogów) jest 

warunkiem – gdy mówimy o rzeczywistej, nie zaś o pozornej sprawiedliwości – wprowadze-

nia innych form, rodzajów czy typów sprawiedliwości. W szczególności dotyczy to podsta-

wowych jej rodzajów, tj. sprawiedliwości rozdzielczej i wyrównawczej, które to powinny być 

w jakimś sensie „odblaskiem sprawiedliwości naturalnej”, dlatego też wiążących się z pewną 

(pewnego rodzaju) równością, niedyskryminacją, niearbitralnością, bezstronnością, a także 

z uczciwością. 

Tyle tytułem wprowadzenia o sprawiedliwości naturalnej. 

 

II. 

 

Jednakże człowiek ma prawo również do sprawiedliwego rozdziału dóbr, sprawiedli-

wego według właściwie rozumianej sprawiedliwości rozdzielczej (iustitia distributiva). 

Ale jakie kryteria (kryterium) sprawiedliwości rozdzielczej (dystrybutywej) należy 

przyjąć? 

Wyróżnia się liczne formuły sprawiedliwości, są one przedmiotem sporów. Niektóre 

współcześnie są nie do przyjęcia, jak choćby przebrzmiała formuła feudalizmu „każdemu 

według urodzenia”
8
. Różne formuły w istocie są nie do pogodzenia, a często sobie przeczą. 

Podejmowane w literaturze propozycje zmatematyzowania kryteriów podziału nie proponują 

jakiegoś uniwersalnego kryterium dystrybucji, adekwatnego do każdego rodzaju dóbr
9
. 

Gdy chodzi o sprawiedliwość rozdzielczą, należy podkreślić, że władza prawodawcza 

musi właściwie ustalić zasady równomiernego (proporcjonalnego) rozdziału dóbr i udziału 

w dobru wspólnoty państwowej
10

. Sprawiedliwość rozdzielająca (rozdzielcza) nie kieruje się 

jednak zasadą równości bezwzględnej (ścisłej), lecz równością proporcjonalną. To równość 

w proporcji, „równość proporcjonalna”. Sprawiedliwe jest to, co proporcjonalne. Ta równość 

proporcjonalna powinna być wyrazem zasady suum cuique tribuere – „każdemu dać to, co mu 

się należy”, co jednak nie oznacza dawania każdemu dokładnie tego samego. Ścisła równość 

ekonomiczna, pozostająca w kontraście z nakładem pracy, pełnioną funkcją społeczną, wkła-

dem dla dobra wspólnoty – nie jest sprawiedliwością; podkreślmy, ścisła równość matema-

tyczna faktycznie dla wielu ludzi byłaby krzywdząca. Koncepcja sprawiedliwości odwołująca 

się do równego podziału dóbr, a więc do prostego egalitaryzmu, wyrażona w formule „każ-

demu równo” („każdemu to samo” – Ch. Perelman)
11

, nieodwołująca się do proporcjonalno-

ści – jest nie do przyjęcia. 

Jak podkreśla G. Maroń: 

 

Bodaj jedyną zaletą formuły prostego egalitaryzmu jest łatwość wdrożenia jej w życie w sensie tech-

nicznym. Jeżeli przez zwrot „każdy” rozumieć człowieka, to wystarczy sporządzić wykaz ludności zamieszkują-

cej obszar objęty dystrybucją (np. państwo, gminę, miejscowość), a następnie cały przeznaczony do rozdyspo-

                                                        
8
 Z. Ziembiński jednakże dostrzega pewne przejawy jej aktualności. Zob. Z. Ziembiński, Zarys zagadnień etyki, 

Poznań–Toruń 1994, s. 83. 
9
 Por. H.P. Young, Sprawiedliwy podział, Warszawa 2003. 

10
 Udział w dobru wspólnoty dotyczy także rozdziału ciężarów, np. w postaci podatków. Sprawiedliwość roz-

dzielcza to również kwestia ciężarów na rzecz innych. Jest oczywiste, że nie każdy jest w stanie ponosić takie 

same obciążenia na rzecz wspólnoty (np. płacić podatki w tej samej wysokości). 
11

 Ch. Perelman, O sprawiedliwości, Warszawa 1959, s. 38. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 08/01/2026 11:24:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
nowania zasób dóbr podzielić przez liczbę tych mieszkańców. Uzyskany za sprawą elementarnej operacji mate-

matycznej iloraz to porcja dóbr, jaką należy przydzielić i wydać każdej jednostce
12

. 

 

Autor ten akcentuje, że formuła egalitarna: 

 

[…] petryfikuje przeciętność, minimalizm, marazm, zniechęcając do podejmowania wysiłku, aktywno-

ści ukierunkowanej na rozwój, postęp. Tonizacja przeświadczenia o indyferentnym – w zakresie kauzalności 

uzyskiwania korzyści – charakterze innowacyjności, operatywności, przedsiębiorczości generuje nie tylko eko-

nomiczne straty w skali makro, ale nadto wpływa na mentalność współczesnych i przyszłych pokoleń oraz ce-

mentuje roszczeniową postawę obywateli wobec państwa jako dysponenta dystrybuowanych dóbr. Jednostek 

twórczych, pomysłowych nie premiuje się. Podnoszenie wydajności pracy nie jest nagradzane, skoro za obowią-

zującą zasadę uchodzi reguła „czy się stoi, czy się leży […] się należy”. Do tej samej kategorii beneficjentów 

przyporządkowujemy tak pełnego zapału i nowych pomysłów pracownika, dążącego ciągle do doskonalenia 

swej profesji, zwiększania efektywności swego wysiłku, jak i osobę o cechach całkowicie odmiennych
13

. 

 

I dalej pisze: 

 

Wydzielenie każdemu takiej samej części każdego z dystrybuowanych dóbr, w myśl populistycznej re-

guły, że „wszyscy mamy takie same żołądki”, prowadzi do marnotrawstwa tych dóbr. […] Upatrywanie spra-

wiedliwości w powyższej formule immanentnie łączy się z uniformizacją ludzkiej egzystencji
14

. 

 

Jak podkreśla J. Hervada, „[d]ostarczanie wszystkim tego samego nie uwzględnia bo-

gactwa sytuacji społecznych, zasług, pracowitości, poświęcenia dla zbiorowości, zaprzecza 

zróżnicowanym potrzebom i możliwościom itp.”
15

. 

Z. Ziembiński akcentuje, że formuła równego podziału dóbr ma „kilka tak negatyw-

nych konsekwencji społecznych, że tylko w naiwnie populistycznych ideologiach bywa gło-

szona jako zasada podstawowa”
16

. Autor ten stwierdza: „Formuła prostego egalitaryzmu jest 

więc prymitywną formułą sprawiedliwości i raczej może być postulowana w wystąpieniach 

wiecowych niż w poważnie traktowanej polityce społecznej”
17

. 

Dodajmy też, że ścisły egalitaryzm mógłby godzić w ludzką godność osobowościową
18

. 

Sprawiedliwość rozdzielcza ma opierać się na bezstronności i niearbitralności, te zaś 

przymioty z zasady pozostają w sprzeczności z emocjonalnością, emocjami. Wspominamy 

o tym bowiem współcześnie bardzo często, sprawiedliwość sprowadzana jest do subiektyw-

nych ocen, przeżyć, uczuć, emocji. W literaturze naukowej pisze się o „silnym zabarwieniu 

emocjonalnym tego pojęcia”
19

. Ale czy tak pojmowana sprawiedliwość może być „uniwer-

                                                        
12

 G. Maroń, Formuły sprawiedliwości dystrybutywnej, „Resovia Sacra. Studia Teologiczno-Filozoficzne Diece-

zji Rzeszowskiej” 2010, R. 17, s. 200. 
13

 Ibidem. H. Brighouse (Sprawiedliwość, Warszawa 2007, s. 15) zauważa, że „w reżimie ścisłej ekonomicznej 

równości wielu ludzi pracowałoby z mniejszym zapałem i rzadziej podejmowałoby ekonomiczne ryzyko mające 

na celu podwyższenie poziomu produktywności”. 
14

 G. Maroń, op. cit., s. 201. 
15

 J. Hervada, Prawo naturalne. Wprowadzenie, Kraków 2011, s. 51. 
16

 Szerzej: Z. Ziembiński, O pojmowaniu sprawiedliwości, Lublin 1992, s. 104–106. 
17

 Idem, Sprawiedliwość społeczna jako pojęcie prawne, Warszawa 1996, s. 24. 
18

 Godność ta nie jest przyrodzona, wrodzona, lecz nabyta, wypracowana, zależna od wolnych decyzji człowie-

ka. Godność osobowościowa wiąże się z obszarem zachowań, działań człowieka; może mieć związek z wkładem 

i zasługami. 
19

 Por. np. S. Wronkowska, Z. Ziembiński, Zarys teorii prawa, Poznań 1997, s. 95; Z. Ziembiński, Zarys…, 

s. 79. Ch. Perelman (op. cit., s. 107) pisze: „Ze względu właśnie na charakter emocjonalny wartości leżących 

u podstaw każdego systemu normatywnego stosowanie sprawiedliwości w praktyce jest operacją, w której bierze 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 08/01/2026 11:24:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

salną wartością prawa”, „uniwersalną wartością konstytucyjną”, czy może być trwałym fun-

damentem prawa? 

Nadal pytamy, jakie reguły (zasady) rozdziału dóbr i udziału w dobru wspólnoty pań-

stwowej należy przyjąć. Przecież nie wszyscy, jak już wzmiankowano, mogą/powinni mieć te 

same dobra w równym stopniu. Jak zatem ten podział zróżnicować? 

Rzecz jasna realizacja sprawiedliwości naturalnej zapewnia w zakresie podstawowym 

udział w dobrach wspólnoty, jaką jest państwo. Dobra, które dotyczą wszystkich, w zakresie 

elementarnym zapewnia sprawiedliwość naturalna. Sprawiedliwość ta bowiem wymaga, by 

każdemu człowiekowi zapewnić egzystencję odpowiadającą godności osoby ludzkiej. Czło-

wiek mający zagwarantowane przyrodzone, równe prawa, wpisane w prawo pozytywne, 

uzgodnione treściowo ze sprawiedliwością naturalną, poprzez własne działanie, korzystając 

z prawa stanowionego (pozytywnego), niejako „korzysta ze sprawiedliwości” i zapewnia so-

bie godziwe życie. Jednakże sprawiedliwość nikogo nie pomija. Nie pomija tych, którzy wła-

snym działaniem nie mogą zapewnić sobie godnej egzystencji; nie pomija tych, którzy nie 

mogą przyczyniać się, nie mogą mieć wkładu w rozwój wspólnoty; nie pomija tych, którzy 

nie mogą korzystać z niektórych czy z wielu praw i wolności im przysługujących (np. z prawa 

do pracy). Wyraźnie zaakcentujmy, że sprawiedliwość dotyczy praw przynależnych każdemu 

człowiekowi, a więc także niepełnosprawnym, chorym, bezrobotnym, odrzuconym przez bli-

skich. Sprawiedliwość dotyczy każdego i nikt nie może zostać tu pominięty. Człowiek ma 

uprawnienie, ma prawo do otrzymania środków koniecznych do godziwego życia. Sprawie-

dliwość zachowuje swój sens, gdy jest sprawiedliwością dla wszystkich. 

Podkreślmy, mówimy o wymogach sprawiedliwości naturalnej, których realizacja za-

bezpiecza potrzeby elementarne, podstawowe, zobiektywizowane
20

, takie jak żywność, 

odzież, mieszkanie, opieka zdrowotna
21

. I tutaj można by mówić niejako o styku sprawiedli-

wości naturalnej ze sprawiedliwością dystrybutywną, która właściwie odczytana, rozumiana 

i oparta o tę samą podstawę, jaką jest przyrodzona (wrodzona) godność każdego człowieka, 

a zatem zachowując cechę (przymiot) uniwersalności, mogłaby bardziej uszczegóławiać 

i ściślej konkretyzować (przede wszystkim w aktach ustawowych i do nich wykonawczych) 

to, co nakazują zasady sprawiedliwości naturalnej. Sprawiedliwość naturalną można jednak 

rozumieć jako wypełnienie formuły „każdemu według uzasadnionych, elementarnych, pod-

stawowych potrzeb” („każdemu według »usprawiedliwionych« potrzeb” – tak też można to 

określić). Choć, rzecz jasna, sprawiedliwość ta nie jest zawężona tylko do tego rodzaju po-

trzeb i oczywiście nie tylko potrzeb dotyczy. 

Należy zaakcentować, że wspomniana formuła jako formuła sprawiedliwości dystry-

butywnej nie byłaby kwestią takiej czy innej konwencji ani kalkulacji; nie jest ona kreowana 

                                                                                                                                                                             
także udział czynnik uczuciowy. Cały system sprawiedliwości może mieć pewne zabarwienie emocjonalne, 

nadane mu przez wartość podstawową, której on stanowi rozwinięcie racjonalne”. Por. ibidem, s. 90. 
20

 Nie chodzi tu o subiektywnie odczuwane potrzeby, o ich relatywność. 
21

 Dodajmy, choć to rzecz oczywista, że sprawiedliwość, którą zwiemy naturalną, nie służy zagwarantowaniu 

każdemu człowiekowi dobrobytu, pragnień oraz realizacji wszelkich upodobań i preferencji. Sprawiedliwość nie 

dotyczy rozmaitych ludzkich gustów i wyobrażeń o kryteriach (wzorcach) pełnowartościowego życia, nie doty-

czy wyobrażeń o szczęśliwym życiu, nie dotyczy własnej wizji szczęścia. Jak podkreśla W. Sadurski (op. cit., 

s. 155): „Potrzeby miłości, samorealizacji czy prestiżu są bardzo ważne w życiu jednostki, a jednak nie stanowią 

podstawy uzasadnionych roszczeń wobec społeczeństwa”. Stwierdza też: „[…] nie każdy fakt występowania 

niezaspokojonej potrzeby jest równoznaczny z niesprawiedliwością”. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 08/01/2026 11:24:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

przez człowieka, ale jest odczytywana (rozpoznawana) przez prawy rozum człowieka. Jej 

źródłem jest przyrodzona godność człowieka, a ta jest podstawą sprawiedliwości
22

. Zaakcen-

tujmy, że właściwie odczytana formuła sprawiedliwości musi opierać się na afirmacji drugie-

go jako człowieka (osoby) i jako podmiotu prawa, i podmiotu moralnego, na afirmacji dru-

giego jako równego w godności. Przypomnijmy, formuła ta zachowuje przymiot uniwersalno-

ści i obiektywności. Co do krytyków kwestionujących materialne możliwości i warunki reali-

zacji zaspokojenia elementarnych potrzeb, jeden z kontrargumentów wskazuje W. Sadurski: 

 

[…] rzeczywistą miarą możliwości praktycznego zaspokojenia potrzeb podstawowych powinny być ist-

niejące środki i zasoby w skali międzynarodowej, a nie w skali pojedynczego kraju. Jeśli nawet są indywidualne 

kraje, których zasoby materialne nie pozwalają np. na wyżywienie wszystkich mieszkańców, to zasoby ogólno-

światowe są wystarczające do osiągnięcia tego celu
23

. 

 

Także Benedykt XVI podkreśla, że bogactwo świata w skali globalnej rośnie: „Dla 

wszystkich jest miejsce na tej naszej ziemi: na niej cała rodzina ludzka powinna znaleźć bo-

gactwa konieczne do godnego życia, z pomocą samej natury […]”
24

. 

Człowiek ma prawo do korzystania z odpowiednich warunków życia społecznego, ma 

prawo do otrzymania środków koniecznych do godziwego życia, nie może być pozbawiony 

dóbr materialnych warunkujących jego ludzką egzystencję. 

A gdyby ktoś dalej nie w pełni rozumiał, dlaczego należy „oddać to, co należne”, wy-

pełniając formułę „każdemu według elementarnych »usprawiedliwionych«, zobiektywizowa-

nych potrzeb”? Odpowiedź jest prosta, ale ją wyakcentujmy – bo jest człowiekiem. 

Można by w pewnym sensie powiedzieć, że sprawiedliwość naturalna jakby „interwe-

niuje”, gdy nie wystarcza stosowanie sprawiedliwości według zasad proporcjonalności. Ogól-

nie powiemy, że gdy zawodzi, nie wystarcza uczestnictwo człowieka w podziale dóbr propor-

cjonalnie do własnego wkładu do owej puli dóbr
25

, to wtedy „z pomocą przychodzi”, wtedy 

sięgamy do wymogów sprawiedliwości naturalnej technicznie bardziej uszczegóławianej 

przez formułę sprawiedliwości dystrybutywnej „każdemu według elementarnych »usprawie-

dliwionych« potrzeb”, co dotyczy, rzecz jasna, jednak ograniczonej liczby osób. 

Ale można też po prostu przyjąć, i to jest właściwe, że sprawiedliwość naturalna, gdy 

jest konkretyzowana i urzeczywistniana w wymiarze, o którym mówimy, „zastępuje” formułę 

sprawiedliwości rozdzielczej „każdemu według jego »usprawiedliwionych« potrzeb”, będąc 

oczywiście, raz jeszcze podkreślmy, od niej szerszą. Jednakże z uwagi na niezrozumiałość 

przez niektórych, a raczej chyba przez wielu, pojęcia i zagadnień sprawiedliwości naturalnej, 

                                                        
22

 Szerzej: W. Dziedziak, Godność człowieka jako podstawa sprawiedliwości, [w:] Księga Jubileuszowa dedy-

kowana Profesorowi Lechowi Dubelowi, „Annales UMCS sectio G (Ius)” 2019, vol. 66(1), 
DOI: http://dx.doi.org/10.17951/g.2019.66.1.87-99. 
23

 W. Sadurski, op. cit., s. 187. Autor ten podkreśla: „Zdaniem niektórych prawników (choć nie jest to pogląd 

powszechnie przyjęty) państwa członkowskie ONZ przyjęły na siebie prawnie wiążące zobowiązanie stworzenia 

odpowiednich warunków życia zarówno dla swoich obywateli, jak i dla obywateli wszystkich innych państw 

członkowskich. Badania dotyczące sytuacji żywnościowej wskazują, że istniejące na świecie zasoby rolne 

i żywnościowe wystarczają do zaspokojenia potrzeb żywnościowych wszystkich mieszkańców kuli ziemskiej” 

(ibidem, s. 188). 
24

 Benedykt XVI, Caritas in veritate, 50. Por. 22, 27, 42. 
25

 Oczywiście dotyczy to tylko części społeczeństwa, w tym osób nieprzyczyniających się w danym czasie do 

zwiększenia puli rozdysponowywanych dóbr na skutek okoliczności heteronomicznych, takich jak np. zjawiska 

atmosferyczne powodujące klęski żywiołowe. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 08/01/2026 11:24:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

czy też aprioryczne ich odrzucanie, należałoby postulować przyjęcie i realizację – jako jednej 

z zasad sprawiedliwości rozdzielczej – tej właśnie formuły „każdemu według elementarnych 

potrzeb” (żywność, odzież, jakieś mieszkanie, opieka zdrowotna). 

Powróćmy do równości proporcjonalnej. W sprawiedliwości rozdzielczej równość po-

lega na proporcji – należy oddać proporcjonalnie, ogólnie rzecz ujmując, do wkładu, ale także 

do zasług. To są kryteria istotne. To są zasady sprawiedliwości dystrybutywnej „każdemu 

według wkładu”, „każdemu według zasług”. Jest jednak dość zasadnicza różnica między tymi 

kryteriami. Ogólnie ujmując, ten kto bardziej przyczynia się do dobra wspólnoty, otrzymuje 

więcej. Tak zatem należy oddać proporcjonalnie do wkładu, jego wielkości, w tym też jego 

doniosłości – i to byłaby zasada (formuła) z tych dwóch podstawowa z uwagi na jej po-

wszechność. W tym tkwi właśnie istotna różnica. Formuła według zasług o wiele rzadziej 

może być stosowana, mogłaby wiązać się z subiektywnymi ocenami na temat kryteriów 

i miar zasług – co odrzucamy, ale mimo to jest trudniej wymierna, bardziej zindywidualizo-

wana, nie łatwo (nie bez trudności) można tu mówić o równości proporcjonalnej. Przyjmuje-

my wstępnie, że zasługi wiążą się z wielką wartością dla innych, dla dobra wspólnego, wywo-

łują wręcz „podziw” i wspólne przekonanie właściwe ludziom o szczególnej cenności. Zatem 

podstawowym kryterium sprawiedliwości rozdzielczej powinna być formuła „każdemu we-

dług wkładu”, a niejako uzupełniająca „każdemu według zasług”. 

Wkład jest w pewien sposób mierzalny, a bywa i stopniowalny. Niektórzy tę koncep-

cję sprawiedliwości określają „każdemu według rezultatu jego wysiłku / jego dzieł”
26

. Jak 

podkreśla Ch. Perelman, koncepcja (formuła) „każdemu według jego dzieł” oparta jest wła-

śnie na proporcjonalności. Pisze on następująco: „[…] ta formuła sprawiedliwości pozwala 

w większości wypadków brać pod uwagę tylko czynniki, które można obliczyć, zważyć albo 

wymierzyć”
27

. Jednakże niekiedy ustalenie wartości wytworu pracy nie jest łatwe i rodzi 

trudności
28

. 

Każdemu według wkładu – nacisk na rezultat działania inspiruje do wysiłku. Jak pisze 

G. Maroń, „[w]ysiłek nie jest jednak wartościowy sam przez się, lecz swą wartość zawdzięcza 

wartości owoców”
29

. Należy się nie tyle, ile człowiek, podmiot sam poniósł kosztów, ażeby 

wytworzyć dobro, ale tyle, ile to dobro – rezultat pracy – jest warte. Relewantność wysiłku 

polega wyłącznie na byciu narzędziem, środkiem realizacji uprzednio antycypowanego celu, 

którego dopiero urzeczywistnienie rodzi wartościowe dobro
30

. 

Zasada „każdemu według wkładu” dla wielu wystarcza jako zasada sprawiedliwości. 

Jednak nie dla wszystkich. 

W. Sadurski w pracy Teoria sprawiedliwości. Podstawowe zagadnienia wywodzi, że 

formuła „każdemu według zasług”
31

 jest fundamentalnym kryterium sprawiedliwości rozdziel-

                                                        
26

 G. Maroń, op. cit., s. 205. 
27

 Ch. Perelman, op. cit., s. 24. 
28

 W rzeczy samej ustalenie obiektywnych norm dla poszczególnych rodzajów prac nie jest czymś banalnym, nie 

jest sprawą prostą. 
29

 G. Maroń, op. cit., s. 206. 
30

 Ibidem. 
31

 W. Sadurski (op. cit., s 138 i n.) przyjmuje dość swoiste rozumienie zasługi. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 08/01/2026 11:24:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

czej, a jej priorytet wiąże z realizacją ideału wolności pozytywnej
32

; zasada dystrybucji według 

zasług wyraża koncepcję jednostki ludzkiej zdolnej do odpowiedzialności za własne czyny
33

. 

Jednakże w istocie formuła „każdemu według zasług” – jak już wzmiankowaliśmy –

może mieć znaczenie uzupełniające, kryterium to nie ma waloru powszechności. Idzie o za-

sługi szczególne, bezsporne (na ile to możliwe), doceniane niemal przez wszystkich. Znacze-

nie słownikowe jest zasadniczo bliskie takiemu rozumieniu tego słowa, które tłumaczy się 

jako „rezultaty jakiegoś czynu, działania, jakiejś pracy, mające wielką wartość dla innych, 

cenione przez ogół, godne uznania”
34

. Zasługa może wiązać się z nieekonomicznym, tak jest 

z reguły, „wkładem” w życie społeczne, „wkładem” do dobra wspólnoty. Może to być 

„wkład” natury duchowej w życie wspólnoty społecznej. M. Soniewicka stwierdza, że należa-

łoby odnieść pojęcie zasługi do jakiejś obiektywnej hierarchii wartości (do nadrzędnego poję-

cia dobra)
35

. Rzecz jednak w tym, jak to dobro jest rozumiane. Nie można by przyjąć, że 

sprawiedliwość rozdzielcza opiera się tylko na zasługach, a już nie na wkładzie. 

Ale równych sobie trzeba traktować równo. Można by tu mówić o zasadzie „równej 

miary”, o stosowaniu tej zasady
36

. Inaczej ujmując, chodziłoby o czysto formalną zasadę gło-

szącą, że należy traktować w ten sam sposób (jednakowo) osoby należące do tej samej kate-

gorii istotnej
37

. Chodzi o równość wobec wszystkich podmiotów sprawiedliwości należących 

do tej samej kategorii istotnej. M. Ossowska pisała, że L. Chwistek nazwał tę zasadę zasadą 

konsekwencji i sformułował ją następująco: „[…] w wypadkach identycznych należy postę-

pować tak samo”
38

. Jednakże wyraźnie zaakcentujmy, że zasada „równej miary” (czy inne jej 

konfiguracje) jest zasadą wtórną, nie pierwszoplanową, lecz tylko formalną, czysto formalną. 

Podkreślić jednak należy, że zasada równej miary – jak sądzimy – dotyczy w pełni 

formuły według wkładu, natomiast gdy idzie o zasługi mogą pojawiać się trudności z uwagi 

na zdarzającą się niewymierność (czy raczej trudnowymierność), co wiązać należy z wyjąt-

kowością, szczególnością i unikatowością zasług i pojawiającą się niekiedy trudnością w ich 

porównywalności. W rzeczy samej trudno jest mówić o identyczności zasług. To jednak nie 

wyklucza żadną miarą stosowania wspomnianej zasady. 

Można przyjąć, że podmioty ze względu na podobne zasługi (ale w tym samym stop-

niu) powinny być traktowane jednakowo, np. złoty medal olimpijski w różnych dziedzinach 

sportu. 

 

 

 

                                                        
32

 Ibidem, s. 162. 
33

 Ibidem, s. 268. 
34

 Słownik języka polskiego PWN, red. M. Szymczak, t. 3, Warszawa 1995, s. 897. 
35

 M. Soniewicka, Granice sprawiedliwości, sprawiedliwość ponad granicami, Warszawa 2010, s. 54–55. 
36

 Zasada równej miary, sformułowana przez K. Ajdukiewicza (O sprawiedliwości, [w:] Język i poznanie, t. 1, 

Warszawa 1985, s. 372), brzmi: „[…] nikomu nie należy się nic z tego tylko tytułu, że to właśnie on, a nie kto 

inny”. Zasada ta nie zakłada, że wszystkim należy się po równo. Autor ten stwierdził w 1939 r.: „Jeżeli więc 

Janowi przyznajemy pewne uprawnienia, których komuś innemu odmawiamy, to czynimy tak słusznie tylko 

wtedy, jeżeli mu te uprawnienia przyznajemy z tego względu, że posiada on pewne zalety czy też zasługi, któ-

rych ktoś inny nie posiada, a nie dlatego, że to właśnie Jan” (ibidem). 
37

 Por. Ch. Perelman, op. cit., s. 37, 59, 71. 
38

 M. Ossowska, Normy moralne. Próba systematyzacji, Warszawa 1985, s. 145. L. Chwistek sformułował tę zasa-

dę i omówił ją w odczycie wygłoszonym w 1936 r. na III Ogólnopolskim Zjeździe Filozoficznym w Krakowie. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 08/01/2026 11:24:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

*** 

 

W podsumowaniu zaakcentujmy, że błędne byłoby aprioryczne negowanie sprawie-

dliwości naturalnej
39

. Trzeba też podkreślić, że w niektórych koncepcjach liberalnych, neoli-

beralnych, libertariańskich nie ma miejsca na sprawiedliwość dystrybutywną, a jako wzorco-

wa dla funkcjonowania społeczeństwa ma być sprawiedliwość wymienna. Jednak sprawie-

dliwość wymienna (zamienna), będąca rodzajem sprawiedliwości wyrównawczej, nie wystar-

cza do prawidłowego, dobrego ułożenia stosunków społecznych w państwie, w obrębie które-

go konieczne są również reguły sprawiedliwości rozdzielczej. 

Realizacja sprawiedliwości naturalnej, rozdzielczej (dwóch jej zasad, formuł), ale i wy-

równawczej (której ten szkic nie dotyczył) wprowadza uporządkowanie w relacjach między-

ludzkich, przyczynia się do ładu i pokoju społecznego, harmonizuje współżycie społeczne. 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

LITERATURA 

 

Ajdukiewicz K., O sprawiedliwości, [w:] Język i poznanie, t. 1, Warszawa 1985. 

Arystoteles, Etyka nikomachejska, Warszawa 2008. 

Benedykt XVI, Caritas in veritate. 

Brighouse H., Sprawiedliwość, Warszawa 2007. 

Dworkin R., Biorąc prawa poważnie, Warszawa 1998. 

Dziedziak W., Godność człowieka jako podstawa sprawiedliwości, [w:] Księga Jubileuszowa dedykowana Pro-

fesorowi Lechowi Dubelowi, „Annales UMCS sectio G (Ius)” 2019, vol. 66(1), 

DOI: http://dx.doi.org/10.17951/g.2019.66.1.87-99. 

Hervada J., Prawo naturalne. Wprowadzenie, Kraków 2011. 

Jan Paweł II, Evangelium vitae, 1995, [w:] Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 2007. 

Jan Paweł II, Veritatis splendor, 1993, [w:] Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 2007. 

Maroń G., Formuły sprawiedliwości dystrybutywnej, „Resovia Sacra. Studia Teologiczno-Filozoficzne Diecezji 

Rzeszowskiej” 2010, R. 17. 

Ossowska M., Normy moralne. Próba systematyzacji, Warszawa 1985. 

Perelman Ch., O sprawiedliwości, Warszawa 1959. 

Picker E., Godność człowieka a życie ludzkie. Rozbrat dwóch fundamentalnych wartości jako wyraz narastającej 

relatywizacji człowieka, Warszawa 2007. 

Piechowiak M., Do Platona po naukę o prawach człowieka, [w:] Księga jubileuszowa Profesora Tadeusza Jasu-

dowicza, red. J. Białocerkiewicz, M. Balcerzak, A. Czeczko-Durlak, Toruń 2004. 

Platon, Państwo, Kęty 2009. 

Radbruch G., Filozofia prawa, Warszawa 2009. 

Sadurski W., Teoria sprawiedliwości. Podstawowe zagadnienia, Warszawa 1988. 

Słownik języka polskiego PWN, red. M. Szymczak, t. 3, Warszawa 1995. 

Soniewicka M., Granice sprawiedliwości, sprawiedliwość ponad granicami, Warszawa 2010. 

Stelmach J., Współczesna filozofia interpretacji prawniczej, Kraków 1995. 

Tkacz S., Rozumienie sprawiedliwości w orzecznictwie Trybunału Konstytucyjnego, Katowice 2003. 

Wronkowska S., Ziembiński Z., Zarys teorii prawa, Poznań 1997. 

Young H.P., Sprawiedliwy podział, Warszawa 2003. 

Ziembiński Z., O pojmowaniu sprawiedliwości, Lublin 1992. 

Ziembiński Z., Sprawiedliwość społeczna jako pojęcie prawne, Warszawa 1996. 

Ziembiński Z., Zarys zagadnień etyki, Poznań–Toruń 1994. 

 

AKTY PRAWNE 

 

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. (Dz.U. 1997, nr 78, poz. 483 z późn. zm.). 

                                                        
39

 Napotyka się także sceptyczne nastawienia w ogóle wobec idei, kategorii sprawiedliwości. Dla niektórych 

teoretyków prawa kategoria sprawiedliwości jest całkiem pozbawiona sensu, np. dla A.V. Lundstedta. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 08/01/2026 11:24:24

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

