
Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Marcin Konarski 

Wyższa Szkoła Menedżerska w Warszawie 

ORCID: 0000-0001-8791-884X 

marcin.konarski@wsm.warszawa.pl 

 

 

Przewrót polityczny jako forma sukcesji władzy królewskiej w monarchii zjednoczonej 

Izraela. Od Saula do Salomona 

 

STRESZCZENIE 

 

Celem niniejszego artykułu jest analiza zagadnień związanych z przewrotem politycznym jako formą 

sukcesji władzy królewskiej w monarchii zjednoczonej Izraela w okresie panowania pierwszego króla 

Hebrajczyków – Saula, po czasy ostatnich lat pobytu na tronie Dawida. W okresie, który został poddany analizie, 

miało miejsce kilka nieudanych prób przejęcia władzy królewskiej w drodze przewrotu politycznego. W związku 

z faktem, iż w królestwie izraelskim nie wprowadzono w sposób jednoznaczny dziedziczenia tronu na zasadzie 

primogenitury, doszło pod koniec życia króla Dawida do najpoważniejszego przewrotu, określanego jako 

przewrót pałacowy. W następstwie tego wydarzenia na tron Izraela wstąpił młodszy syn Dawida – Salomon, 

mimo że nie było uzasadnionych podstaw do przejęcia przez niego władzy. 

 

Słowa kluczowe: monarchia; Biblia; Izrael; władza królewska; przewrót polityczny; zamach stanu; król 

Dawid; Absalom; Adoniasz; król Salomon; namaszczenie 

 

WPROWADZENIE 

 

Przewrót polityczny oznacza nagłą zmianę osób sprawujących władzę. Taka sytuacja 

może dotyczyć całego lub tylko części ustroju i może polegać na stworzeniu lub zniesieniu 

jakiejś części władzy państwowej. Istnieją dwie podstawowe formy przewrotu politycznego: 

1) zamach stanu,, będący przewrotem dokonanym przez jedną osobę lub grupę ludzi 

wywodzących się z kręgu albo warstwy władzy, którego techniką jest spisek militarny lub 

paramilitarny
1
; 2) pucz, czyli przewrót dokonany przez osobę lub ludzi stojących z dala od 

władzy, będący dziełem politycznych „outsiderów”
2
. Obie formy charakteryzuje użycie 

przemocy, jednakże bez większych terytorialnie i społecznie skutków oraz bardziej 

długotrwałych działań zbrojnych. 

Interesujące jest to, że przewrót polityczny już w starożytności został uznany za 

bardziej zagrażający bezpieczeństwu państwa i obywateli niż wojna z wrogami zewnętrznymi 

(wojna powszechna). Platon nazwał przewrót polityczny buntem i określił go jako „wojnę 

najcięższą ze wszystkich”
3
. Zazwyczaj przyczyny, które znajdują się u podstaw przewrotu 

                                                 
1
 W dawnych wiekach formę zamachu stanu stanowił przewrót pałacowy (przewrót kameralny), będący zazwy-

czaj dziełem kilku osób bezpośrednio związanych (np. więzami krwi) z władcą, dokonywany zwykle bez użycia 

przemocy. Do przewrotu pałacowego doszło m.in. w Persji, Rzymie i Bizancjum. W czasach późniejszych sto-

sowany sporadycznie (np. przewrót pałacowy Katarzyny II w 1762 r.). M. Bankowicz wyróżnia jeszcze „auto-

przewrót” (autogolpe), nazywany również „białym zamachem stanu”. Zob. M. Bankowicz, Zamach stanu. Stu-

dium teoretyczne, Kraków 2009, s. 30. 
2
 J. Baszkiewicz, Wolność, równość, własność, Warszawa 1981, s. 19. 

3
 Platon, Prawa, Kraków 1960, 629d, s. 11–12. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

politycznego, wiążą się z chęcią zysku i dostąpienia zaszczytów oraz przede wszystkim 

władzy. Arystoteles twierdził, że jeśli piastujący władzę dopuszczają się gwałtów i uganiają 

za zyskiem, to podnosi się bunt zarówno przeciwko nim samym, jak i przeciw ustrojowi, 

który im na takie nadużycia pozwala, bez względu na to, czy ich pożądliwość sięga po mienie 

prywatne czy po dobra państwowe
4
. 

Historia naszej cywilizacji od biblijnych czasów zna wiele sytuacji faktycznych, które 

przez naukę są kwalifikowane jako przewrót polityczny – pomimo tego, że w dawnych czasach 

pojęcie to nie było znane w znaczeniu przypisywanym mu współcześnie
5
. Wiele przykładów 

przewrotów politycznych znajdujemy w starożytnej Grecji i Rzymie. W środowisku 

senatorskim w Rzymie oraz w wojsku rzymskim sprzeciw wobec panującego zdarzał się często. 

Opozycji i ewentualnym kontrkandydatom „dynastycznego” władcy lub jego następcy 

pozostawała droga objęcia władzy przemocą
6
. 

Na potrzeby niniejszej analizy adaptujemy nowożytne pojęcie form przewrotu 

politycznego (zamach stanu, przewrót pałacowy, pucz), przy czym nieraz będziemy 

zamiennie używać tych pojęć z szerszym pojęciem buntu, rozumianym jako wystąpienie 

przeciwko władzy, czy jeszcze szerzej – jako stawianie jej oporu. Wobec powyższego 

w interesującym nas okresie dziejów monarchii zjednoczonej Izraela można wskazać na: 1) 

próbę zamachu stanu w okresie rządów pierwszego króla Izraelitów – Saula, czyli działalność 

spiskową Dawida; 2) zamach stanu Absaloma, syna króla Dawida; 3) zamach stanu Szeby 

w okresie rządów króla Dawida; 4) przewrót pałacowy Salomona, syna Dawida, u schyłku 

życia jego ojca. 

 

POWSTANIE I POCZĄTKI MONARCHII ZJEDNOCZONEJ W IZRAELU 

 

Hebrajczycy przez długi czas nie organizowali się w monarchię
7
, przy czym 

przedmonarchiczni władcy prowadzili wyprawy wojenne (Sdz 2,16; 3,10), rządzili państwem 

(Sdz 10,3; 12,7) oraz wymierzali sprawiedliwość (Sdz 4,4)
8
. Jak podkreśla F. Tryl: 

 

Wyznaczenie władcy nie było zwyczajem normalnym w starożytności – udokumentowane jest to 

jedynie w przypadku władców hetyckich. Próbuje się to także porównywać do sposobu wyznaczania władców 

kananejskich będących równocześnie lennikami faraona – byli oni także powoływani po upadku władzy 

egipskiej. Powołani w ten sposób władcy byli niejako primus inter pares, a władza przez nich sprawowana była 

do pewnego stopnia ograniczona. Wybicie się i sukces przywódcy wiąże się z jego autorytetem, charyzmą, tym 

samym to wspólnota wybiera swego wodza i staje się od niego zależna. Jednocześnie przywódca jest zależny od 

wspólnoty do momentu, gdy jego funkcja zostanie zinstytucjonalizowanym urzędem
9
. 

                                                 
4
 Arystoteles, Polityka, Warszawa 1964, s. 202. 

5
 Należy mieć na uwadze, że przewrót polityczny (zamach stanu, pucz) różni się od rewolucji brakiem prze-

kształceń w klasowej podstawie systemu. Przewrót polityczny dotyczy zazwyczaj zmian układu personalnego 

(przewrót pałacowy), przy czym w wypadku klasycznego zamachu stanu „może to też oznaczać jednorazowe 

pogwałcenie zasad ustroju, po którym wszystko powraca na stare tory”. Zob. J. Baszkiewicz, op. cit., s. 19–20. 
6
 A. Łukaszewicz, Rok 41 – Rzym i Aleksandria, [w:] Zamach stanu w dawnych społecznościach, red. A. Sołtysiak, 

Warszawa 2004, s. 115. 
7
 J. Wolski (Historia powszechna. Starożytność, Warszawa 2002, s. 71) podkreśla, że „Powstaniu królestwa to-

warzyszyły walki wewnętrzne, w wyniku których stopniowo wykształciła się monarchia”. 
8
 Wszystkie odesłania w tekście do Starego Testamentu pochodzą z: Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. 

Biblia Tysiąclecia, Warszawa–Poznań 1985. 
9
 F. Tryl, Od Otniela do Saula. Początki państwowości izraelskiej, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 2005, nr 1, 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

 

W oczach zwolenników władzy królewskiej okres przedmonarchiczny zasługiwał 

jednakże na naganę, a to z tego powodu, że wiele zła działo się dlatego, iż „nie było króla 

w Izraelu. Każdy czynił to, co było słuszne w jego oczach” (Sdz 21,25). Oznaczało to, 

zdaniem T. Hergesela, że władza królewska stała się konieczna
10

, co w istocie jednak nie 

wyjaśnia przyczyn powstania monarchii
11

. Wydaje się, że główną przyczyną powstania 

królestwa było zagrożenie ze strony Filistynów (1 Sm 8,20), przy czym zagrożenie dla Izraela 

istniało nie tylko z ich strony, ale również ze strony Ammonitów
12

. 

Zjednoczenie rodów izraelskich w realną, silnie skonsolidowaną wspólnotę miało na 

celu przeciwstawienie się temu niebezpieczeństwu
13

. Co prawda, W. Keller twierdzi, że już 

wtedy, pod presją z zewnątrz, doszło do powstania jednego narodu izraelskiego, lecz innego 

zdania jest A. Lemaire, który stoi na stanowisku, że dopiero wraz z późniejszym panowaniem 

Dawida zaczynamy dostrzegać wyłanianie się Izraela jako narodu, łącząc ten fakt 

z uzyskaniem przez luźną konfederację plemion silnego przywództwa, co zostało 

potwierdzone przez króla, armię, dwór królewski, rozległe terytorium oraz relacje 

z sąsiednimi krajami
14

. 

Na pierwszego króla Hebrajczyków został wybrany Saul (około 1030–1009 r. p.n.e.), 

syn Kisza, który był właścicielem ziemskim pochodzącym z rodu Beniamina – słynącego 

z męstwa i wielkiej postury, co uznaje się za dalekowzroczną decyzję, ponieważ należał on do 

najsłabszego rodu (1 Sm 9,21), przez co jego wyniesienie na tron królewski miało zapobiec 

ewentualnym niesnaskom między silniejszymi rodami, które mogły rościć sobie prawo do 

tronu
15

. 

Księgi Święte – jak zaznacza J.B. Łach, mówiąc o wyborze Saula na króla – podają, 

że najpierw odbywało się losowanie (1 Sm 10,21–23). Miało ono na celu wskazanie 

kandydata. Święte losy urim i tummim („światło i doskonałość”), przechowywane w pektorale 

arcykapłana, rozstrzygały, kto miał być namaszczony na króla, przy czym w Starym 

Testamencie spotykamy się z trzema rożnymi tradycjami mówiącymi o wyborze Saula na 

pierwszego władcę Izraela
16

. W późniejszych tekstach wyrazicielem woli Bożej był lud, 

                                                                                                                                                         
DOI: https://doi.org/10.21906/rbl.569, s. 21. W ocenie M. Kuryłowicza (Prawa antyczne. Wykłady z historii 

najstarszych praw świata, Lublin 2006, s. 103) „W rozwoju historycznym Izraela trudno jednak mówić o wyraź-

nie ukształtowanej, jednolitej koncepcji państwa. Przewodnią myślą była jednak teokracja”. Por. G.P. Miller, 

Monarchy in the Hebrew Bible, “NYU School of Law, Public Law Research Paper” 2010, No. 10-76, DOI: 

https://doi.org/10.2139/ssrn.1694532, s. 7. 
10

 T. Hergesel, Rozumieć Biblię: Stary Testament, Kraków 1992, s. 128. 
11

 Znany jest tekst 1 Sm 8,4, w którym jest mowa o tym, iż synowie proroka Samuela wypaczali dawny ustrój 

państwa, co oburzało lud. Izraelici odnaleźli Samuela w mieście Armata i prosili go, by „wyznaczył spośród nich 

króla, mającego kierować narodem i wywrzeć zemstę na Filistynach, którzy jeszcze nie zapłacili Hebrajczykom 

za wszystkie dawne krzywdy”. Zob. J. Flawiusz, Dawne dzieje Izraela, cz. 1, Warszawa 1993, s. 6, 35. 
12

 A. Piwowar, Historia Izraela czasów Starego Testamentu. Od patriarchów do podboju przez Rzymian, Lublin 

2013, s. 81. 
13

 W. Keller, Śladami Biblii. Stary Testament w świetle badań naukowych, Kielce 1998, s. 180. 
14

 A. Lemaire, Zjednoczona monarchia, [w:] Starożytny Izrael: od Abrahama do zburzenia Świątyni Jerozolim-

skiej przez Rzymian, red. H. Shanks, Warszawa 2007, s. 159. Podobne stanowisko: A. Piwowar, op. cit., s. 92. 
15

 W. Keller, op. cit., s. 180. W innym miejscu Keller (ibidem, s. 193) pisze jednak, że jednolite wykształcenie się 

jednolitej władzy państwowej, będące zasługą Dawida, doprowadziło do tego, że z luźnego związku rodów po-

wstał jeden naród. 
16

 Pierwsza tradycja zawarta jest w 1 Sm 9,3–10,16 (Saul szuka owiec swego ojca i udaje się do proroka Samue-

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

a zwłaszcza jego starsi przedstawiciele. To oni decydowali, kto ma pełnić funkcję 

„Pomazańca Jahwe”
17

. Na temat roli i formy samego aktu namaszczenia powiemy w dalszej 

części niniejszej analizy. 

Izrael, przyjmując instytucje królestwa
18

, przyjął także jego pogańską teorię i rytualny 

model jej wyrażania, rzekomo rozpowszechnione u wszystkich jego sąsiadów, co w ocenie 

J. Brighta oznaczało, że: 

 

[…] króla uważano za boską lub półboską istotę, która występując z okazji Nowego Roku w roli 

umierającego i powstającego do życia boga płodności, odtwarzał trud stworzenia i zwycięstwa nad siłami 

chaosu, sakralne małżeństwo i ponowne objęcie przez boga swego tronu. W ten sposób, jak sobie wyobrażano, 

zapewniano coroczne budzenie się natury do życia, pomyślność kraju oraz miejsce króla na tronie w następnym 

roku
19

. 
 

Autor ten zdecydowanie wyraża swoje stanowisko w tej materii, stwierdzając, że: 

 

Nie ma żadnego realnego dowodu istnienia choćby jednego takiego wzoru rytualnego i teorii królestwa 

w całym świecie starożytnym, a wiele przemawia za czymś przeciwnym. Nie sposób też uwierzyć, żeby 

w istocie rzeczy struktura tak pogańska i tak bardzo niedająca się pogodzić z normatywnym jahwizmem mogła 

być przyjęta w Izraelu bez gwałtownego sprzeciwu. A właśnie na ten temat u proroków, w wypowiedziach 

poddanych choćby najdokładniejszej analizie, nie znajdujemy ani słowa
20

. 

 

Króla Izraela nazywa się „synem” Jahwe, ale tylko – co wyraźnie zaznacza Bright – 

w adopcyjnym sensie (Ps 2,7). Król, będąc namiestnikiem Jahwe, sprawował rządy z Bożego 

wyboru i przy Bożej tolerancji i miał obowiązek stać na straży sprawiedliwości pod groźbą 

kary (Ps 72,1–4.12–14; 89,30–32). Król był jednocześnie narażony na nagany proroków 

Jahwe i raz po raz je otrzymywał. Jak podkreśla Bright: 

 

Jest oczywiście rzeczą prawdopodobną, że te rysy królewskiej ideologii zostały zapożyczone; 

ostatecznie monarchia izraelska stanowiła innowację, która nie miała rodzimych precedensów. Państwo, które 

wchłonęło tysiące Kananejczyków, które w dużej mierze oparło swą biurokrację na obcych wzorach i którego 

świątynia narodowa została zbudowana na modłę kananejską, niewątpliwie zapożyczyło zarówno cechy swego 

kultu, jak i ideału królestwa. Wszystkie jednak zapożyczenia zostały zharmonizowane, przynajmniej w kręgach 

oficjalnych, z normatywnym jahwizmem
21

. 

 

Król stał się symbolem, z którego – jak pisze Bright – wyrosło w Izraelu oczekiwanie 

na Mesjasza, wywierające niepomierny wpływ na kształtowanie się wiary i historii Izraela 

                                                                                                                                                         
la, który namaszcza go na księcia). Kolejna tradycja zawarta jest w 1 Sm 10,17–27 (w Mispa Samuel rzuca losy, 

aby wybrać króla i los pada na Saula). Ostatnia tradycja znajduje się w 1 Sm 11–15 (Saul, dowodzący wojskami 

izraelskimi, ratuje Jabesz w Gileadzie przed zagrożeniem ze strony Ammonitów, a lud ogłasza go królem 

w Gilgal). W ocenie A. Piwowara (op. cit., s. 85) najbardziej wiarygodna z punktu widzenia historycznego jest ta 

ostatnia tradycja. 
17

 J.B. Łach, Księgi 1–2 Królów. Pismo Święte Starego Testamentu, t. IV-2, Poznań 2007, s. 145. 
18

 Jednakże D. Fleming zwraca uwagę, iż „It is not clear that the Israelite material for Saul even identified him as 

a »king«, so that the Bible may preserve no Israelite account of how its own monarchy arose as an institution”. 

Zob. D. Fleming, The Legacy of Israel in Judah’s Bible: History, Politics, and the Reinscribing of Tradition, 

Cambridge 2012, s. 175. 
19

 J. Bright, Historia Izraela, Warszawa 1994, s. 231. 
20

 Ibidem. 
21

 Ibidem, s. 232. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

przez kolejne wieki
22

. Z drugiej strony integracja państwa i kultu oraz objęcie państwa 

boskimi sankcjami miało następstwa, które okazały się nie całkiem pozytywne
23

. Co więcej, 

niektórzy, idealizując stary porządek, odrzucili nowy jako bunt przeciw Bogu (1 Sm 8,12), 

w rzeczywistości jednak powrót do przedmonarchicznych stosunków nie był możliwy 

i prawdopodobnie w Izraelu niewielu liczyło się z taką ewentualnością. Należy podkreślić, że 

monarchia nie była czymś, co wszyscy Izraelici byli gotowi przyjąć jako rzecz naturalną. Żyli 

jeszcze wówczas ludzie, którzy mogli pamiętać czasy, kiedy ona nie istniała, i naocznie 

przekonali się, w jaki sposób powołano ją do życia. Była więc instytucją problematyczną, 

która spotkała się z rozbieżnym osądem w Izraelu
24

. 

Trudno określić dokładnie, ile lat trwało panowanie króla Saula. Zgodnie z 1 Sm 13,1 

był to okres dwóch lat, natomiast zgodnie z 1 Sm 27,7 był to rok i cztery miesiące, jednakże – 

na co zwraca uwagę A. Piwowar – „niektórzy komentatorzy poprawiają tekst i podają, że 

panował on przez dwadzieścia dwa lata”
25

. 

Po śmierci pierwszego króla Izraelitów w bitwie pod wzgórzami Gilboa na króla nad 

domem Judy (2 Sm 2,2–4) został namaszczony Dawid, który służył jako najemnik w wojsku 

Filistynów, będących największymi wrogami Izraela. J. Warzecha twierdzi nawet, że Dawid 

stał się wasalem Filistynów: 

 

W okresie królowania Saula wykazywał Dawid nie tylko lojalność wobec niego, ale i podejmował 

kroki, które zmierzały do przejęcia władzy. Taki cel miały niewątpliwie: współpraca z Filistynami (jako wasala), 

spowinowacenie się z Saulem przez małżeństwo z córką Mikal, dobrodziejstwa na rzecz pokolenia Judy oraz 

ekonomiczna niezależność od plemion. Były to okoliczności ułatwiające mu w znacznym stopniu objęcie 

i pełnienie funkcji króla, i to z czasem nad wszystkimi pokoleniami
26

. 

 

Zanim król Saul zaczął widzieć w Dawidzie swego rywala i obawiać się, że lud zechce 

obwołać go królem (1 Sm 18,7–8), Dawid z plemienia Judy, pochodzący z Betlejem – 

w młodości pasterz i muzyk grający na cytrze – był dworzaninem Saula. Piwowar zwraca 

uwagę na tezę podnoszoną w literaturze przedmiotu, jakoby „Dawid był przywódcą opozycji 

wobec rządów Saula i że najprawdopodobniej pojawił się on na dworze króla jako młody 

i zdolny żołnierz, którego dokonania i sława szybko przewyższyły samego króla”
27

, co 

doprowadziło do wygnania Dawida z powodu uznania go za osobistego wroga pierwszego 

króla Izraelitów. 

Po śmierci Saula Dawid, posiadający wysoką pozycję i uznanie oraz będący 

bohaterem i dowódcą wojskowym, wykorzystał ten fakt, aby zostać królem Izraela
28

. Jak 

podkreśla M. Grant: „Ogromne sukcesy Dawida zdawały się wskazywać, że Jahwe darzy go 

szczególnymi łaskami. Stworzyło to sytuację, którą król w pełni wyzyskał, interpretując 

                                                 
22

 Ibidem, s. 233. 
23

 Ibidem. 
24

 Ibidem. 
25

 A. Piwowar, op. cit., s. 89. 
26

 J. Warzecha, Historia dawnego Izraela, Warszawa 2005, s. 156. Por. W. Dietrich, The Early Monarchy in Isra-

el: The Tenth Century B.C.E., Atlanta 2007, s. 178–179; P. Śpiewak, Klęska Saula, „Tygodnik Powszechny” 

2017, nr 27. 
27

 A. Piwowar, op. cit., s. 93. 
28

 Por. H. Ewald, The Rise and Splendour of the Hebrew Monarchy, London 1871, s. 109–110; P. Śpiewak, 

Dawid królem, „Tygodnik Powszechny” 2017, nr 39. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

godność królewską w kategoriach religijnych i twierdząc, że władzę otrzymał z łaski 

Bożej”
29

. 

Początkowo Dawid usiłował pozyskać sobie przychylność domu Saula. Poślubił nawet 

– o czym wspominaliśmy wyżej – córkę Saula, Mikal
30

. Zapraszał też do swojego stołu 

Meribbaala (Mefiboszeta) – kalekę, który był dziedzicem Saula. Ostatecznie jednak Dawid 

porzucił Mikal, ponieważ „była bezdzietna aż do dnia swojej śmierci” (2 Sm 6,23). Kiedy 

następnie Dawid pozwolił Gibeonitom zemścić się na siedmiu potomkach Saula, pojednanie 

między dwiema rodzinami – Dawida i Saula – nie było już możliwe (2 Sm 21,1–14). 

Stary Testament szczegółowo opisuje rządy Dawida (1 Sm 16 – 1 Krl 2,11). Jego długie 

panowanie („[…] rządził nad Izraelem przez czterdzieści lat, siedem i pół roku w Hebronie oraz 

trzydzieści trzy lata w Jerozolimie” – około 1009/1001–969 r. p.n.e.) uznano później za „złoty 

wiek” w historii Izraela, a sam Dawid był traktowany jako wzór króla i ideał władcy
31

. 

 

PANOWANIE KRÓLA DAWIDA: BUNT ABSALOMA I BUNT SZEBY 

 

Z punktu widzenia tematu niniejszej analizy najważniejsze wydarzenia w okresie 

poprzedzającym przejęcie władzy przez syna Dawida – Salomona, dotyczą dwóch prób 

przewrotu politycznego (buntu), których celem było dokonanie rozłamu w zjednoczonej pod 

berłem Dawida monarchii
32

. 

Pierwszy i najpoważniejszy kryzys
33

, zwany buntem Absaloma (2 Sm 13–19), 

wywołał Absalom, syn Dawida i aramejskiej księżniczki z Geszur, córki Talmaja (2 Sm 3,3). 

Wydarzeniem, które rozpoczęło konflikt między Dawidem a Absalomem, był gwałt na córce 

Dawida – Tamar, którego dopuścił się jej przyrodni brat, Amnon (Absalom i Tamar mieli 

wspólną matkę), najstarszy syn Dawida. Jednak konflikt, który opisuje Biblia, jak twierdzi 

S.L. McKenzie, miał swoje źródło w osobowościach Dawida i jego synów: Amnona 

i Absaloma
34

. Absalom czekał 2 lata na stosowną chwilę do zemsty za zhańbienie siostry, przy 

czym w tym czasie Dawid nie podjął żadnych kroków w celu ukarania Amnona za gwałt na 

Tamar. Jak twierdzi McKenzie, Dawid nie zignorował przestępstwa, jakiego dopuścił się jego 

najstarszy syn. Był oburzony tym wydarzeniem, jednakże kochał swojego pierworodnego tak 

bardzo, że nie potrafił się zmusić, by go ukarać
35

. Absalom postanowił więc sam dochodzić 

wymierzenia kary na gwałcicielu. Nie uczynił jednak tego od razu. Przez 2 lata nosił się 

                                                 
29

 T. Ishida, The Royal Dynasties in Ancient Israel: A Study on the Formation and Development of Royal- 

-dynastic Ideology, Berlin–New York 1977, s. 56–57; M. Grant, Dzieje dawnego Izraela, Warszawa 1991, s. 103. 
30

 D.L. Jacobson, And Then There Were the Women in His Life: David and His Women, “World & World” 2003, 

No. 4, s. 404–405. 
31

 A. Piwowar, op. cit., s. 106. 
32

 Jednakże, jak podkreśla Ł. Niesiołowski-Spanò (Pisanie dziejów Izraela, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 2003, 

nr 2, s. 87), „O wielkim państwie i jego monarchach (Dawidzie i Salomonie) brak jakiejkolwiek wzmianki 

w źródłach pozabiblijnych”. 
33

 P.R. Abramson, Politics in the Bible, New Jersey 2011, s. 68. 
34

 S.L. McKenzie, Dawid. Król Izraela, Poznań 2014, s. 245. 
35

 Ibidem, s. 247. W innym miejscu McKenzie (ibidem, s. 253) wysuwa tezę, że Dawid mógł jednak czyhać na 

życie Amnona dlatego, że ten zgwałcił Tamar, lecz powodem tego mógł być fakt postrzegania przez Dawida 

swojego najstarszego syna jako zagrożenie dla własnej władzy. Matką Amnona była Achinoam, która mogła być 

wcześniej żoną Saula, co sugerowałoby, że usunięcie Amnona z drogi do tronu likwidowało jednocześnie ostat-

nie ślady Saula w sukcesji. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

z zamiarem pomszczenia krzywdy swojej siostry. W końcu, kiedy zdecydował się na ten krok, 

wywabił Amnona, zapraszając go poza Jerozolimę na przyjęcie, gdzie kazał go zamordować, 

po czym sam uciekł ze stolicy (2 Sm 13,23–37a). 

Absalom spędził 3 lata na wygnaniu w kraju swej matki i wolno mu było powrócić 

dopiero po dwu dalszych latach, gdy za łaskawym pośrednictwem Joaba i „mądrej kobiety 

z Tekoa” (2 Sm 14,1–24) ostatecznie uzyskał przebaczenie Dawida. Po uzyskaniu pozwolenia 

na powrót do Jerozolimy rozzuchwalony przebaczeniem mu zabójstwa Amnona Absalom 

zaczął knuć spisek, aby zawładnąć tronem. Niewątpliwie czuł wrogość do Dawida z tej 

przyczyny, że ten nie wymierzył kary Amnonowi i następnie jego samego potępił za postępek, 

który w powszechnym odczuciu mógł mu wybaczyć. Choć pozornie otrzymał przebaczenie 

i prawdopodobnie był najstarszym żyjącym synem, niewątpliwie zdawał sobie sprawę z tego, 

że ojciec go pominie przy przekazaniu władzy w przyszłości
36

. 

Cztery lata zajęły Absalomowi przygotowania, zjednywanie sobie ludu przez 

wygrywanie uraz i nawiązywanie kontaktów w całym kraju (2 Sm 15,1–12). Należy 

odnotować, że nie tylko plemiona północne poparły rebelię Absaloma. Zyskał on również 

przychylność części plemienia Judy. Piwowar podkreśla, że tak liczne poparcie plemion 

Izraela, jakie uzyskał Absalom, mogło być spowodowane ich nieprzychylną oceną rządów 

Dawida i być odwetem za krzywdy wyrządzone przez administrację królestwa
37

. 

Gdy plany spisku były gotowe, Absalom udał się do Hebronu, gdzie kazał się 

namaścić na króla i, podniósłszy sztandar buntu, ruszył na czele licznie zgromadzonych wojsk 

na Jerozolimę. Jak podkreśla McKenzie, wybór Hebronu przez Absaloma „był świadomy 

i symboliczny”, ponieważ to właśnie w tym mieście Dawid po raz pierwszy został 

koronowany; co więcej, został tam koronowany dwukrotnie – raz jako król Judy, a następnie 

ponownie jako król Izraela
38

. Absalom, dążąc do uzyskania władzy drogą przewrotu 

politycznego, wybrał Hebron jako miejsce zorganizowania spisku, naśladując swojego ojca, 

który władzę królewską posiadł właśnie w tym mieście
39

. 

Dawid został zupełnie zaskoczony i był zmuszony ratować się ucieczką z miasta. 

Uciekł na wschód od Jordanu zapewne dlatego, że tam stacjonowały jednostki wojskowe 

oraz przebywali wasale i przyjaciele, na których mógł polegać (2 Sm 17,27–29). Pomimo, 

jak powiedzieliśmy wyżej, wielkiego poparcia dla rewolty Absaloma, większość dworu 

pozostała wobec Dawida lojalna i dochowała mu wierności (2 Sm 15,14–29)
40

. Wśród tych, 

którzy jednak zwrócili się przeciwko Dawidowi i przeszli na stronę Absaloma, był doradca 

Achitofel
41

, przy czym Stary Testament nie tłumaczy, z jakiego był powodu zdradził króla. 

Achitofel był Judejczykiem, którego syn pełnił służbę jako członek gwardii honorowej 

Dawida. Achitofel chciał przeprowadzić natychmiastowy atak na Dawida (2 Sm 17,1–4)
42

. 

Absalom odrzucił tę radę i zamiast tego zdecydował się posłuchać Chuszaja i zaczekać, aż 

będzie mógł poprowadzić w bój większe siły (2 Sm 17,5–14). Kiedy Absalom bezczynnie 

                                                 
36

 J. Bright, op. cit., s. 213. 
37

 A. Piwowar, op. cit., s. 102. 
38

 S.L. McKenzie, op. cit., s. 254. 
39

 Ibidem. 
40

 Ibidem; J. Bright, op. cit., s. 213. 
41

 Por. P. Śpiewak, Doradcy Absaloma, „Tygodnik Powszechny” 2017, nr 48. 
42

 Zob. K. Bodner, The Rebellion of Absalom, New York 2014, s. 79–80. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

przebywał wraz z wojskiem w Jerozolimie, Joab na czele swoich oddziałów szybko 

rozprawił się z jego oddziałami; Absalom zaś poniósł haniebną śmierć z ręki Joaba pomimo 

nakazu Dawida, by ewentualnie w przypadku zwycięstwa w czasie bitwy oszczędzono jego 

syna (2 Sm 18,5)
43

. 

McKenzie wysuwa z kolei tezę, że nawet jeśli Dawid miał swój udział w zabójstwie 

Absaloma, gdyż podejrzewał go o zdradę, to z pewnością powodem zabójstwa Absaloma był 

wywołany bunt. Racje dla tej tezy możemy odnaleźć w tym, że opowieść nie zawiera żadnych 

szczegółów, na podstawie których można by było domniemywać, że Dawid próbował ukarać 

Joaba za zabicie Absaloma. Joab wykonywał rozkazy, nie sprzeciwiał się im. Bunt zatem 

upadł. Ludzie z całego Izraela starali się jak najrychlej zawrzeć pokój z Dawidem 

i przywrócić mu tron
44

. 

U podwalin nowego zamachu stanu (znanego jako powstanie Szeby) leżało 

niezadowolenie jednej części państwa Izraelitów, mianowicie zamieszkiwanej przez plemiona 

północne, które poczuły się zlekceważone faktem, iż król Dawid, żądając ponownie, by 

ogłoszono go władcą Izraela, udał się z tym żądaniem wpierw do plemion południowych
45

. 

Pamiętano, jak wspaniałomyślnie Dawid postąpił względem zwolenników Absaloma, 

powstrzymując się od represji i udzielając amnestii nawet tym, którzy byli bardzo poważnie 

zaangażowani w działalność spiskową (2 Sm 19,11–30). Starszyznę Judy, która była mocno 

zaangażowana w spisek Absaloma, Dawid starał się przeciągnąć na swoją stronę przyjaznymi 

słowami i obietnicą, że dowódca buntowników, Amasa, zajmie miejsce Joaba jako wódz 

armii
46

. 

Jednakże dla plemion północnych tego rodzaju przychylne postępowanie Dawida było 

rażącym faworyzowaniem Judy, co tylko podsyciło nastroje niezadowolenia (2 Sm 19,41–43) 

i stało się zarzewiem buntu, który rozgorzał na nowo. Stanowił on próbę wycofania się 

północnego Izraela ze związku z Judą pod berłem Dawida. Niepewny charakter tego 

zjednoczenia doprowadził w końcu do zerwania więzów. 

Przywódca buntu, Beniaminita Szeba ben Bichri, był być może krewnym Saula
47

. 

Kierując się do Jerozolimy, Dawid niezwłocznie wysłał Amasę, aby zażądał kontyngentów 

wojskowych z Judy. Gdy Amasie zabrało to więcej czasu, niż oczekiwano, Dawid wyprawił 

swoje osobiste oddziały. Kiedy w końcu Amasa przybył z tymi kontyngentami, Joab, 

przebiwszy go mieczem, sam objął dowództwo
48

. Buntownik Szeba najwyraźniej nie miał 

większego poparcia, skoro wycofał się jak najdalej na północ i schronił w mieście Abel-Bet- 

-Maaka. Joab, oblegający miasto, w którym schronił się Szeba, zażądał od jego 

mieszkańców wydania buntownika pod groźbą zburzenia miasta. Nie odnosząc się do buntu 

z entuzjazmem i w obawie o losy miasta, mieszkańcy sami ścięli głowę Szeby (2 Sm 

20,22)
49

. W ten sposób zakończył się bunt i tron Dawida nie był już zagrożony. Należy 

                                                 
43

 Por. P. Śpiewak, Śmierć Absaloma, „Tygodnik Powszechny” 2017, nr 50. 
44

 S.L. McKenzie, op. cit., s. 257. 
45

 A. Piwowar, op. cit., s. 103. 
46

 Zob. W. Bruce, The First Three Kings of Israel, London 1879, s. 354. 
47

 J. Bright, op. cit., s. 214. 
48

 Zob. W. Bruce, op. cit., s. 355. 
49

 P.R. Abramson (op. cit., s. 69) zauważa, że „bunt Szeby można uznać za zwiastun udanego buntu Izraela prze-

ciwko królowi Roboamowi po śmierci Salomona”. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

podkreślić, że decydującą rolę w stłumieniu tego buntu odegrały zawodowe oddziały 

Dawida
50

. 

Znaczenie udziału osobistych oddziałów (gwardii przybocznej) w stłumieniu buntu 

Szeby nie jest niczym wyjątkowym. W wiekach późniejszych również o sukcesie przewrotu 

nieraz decydowały siły zbrojne, które podlegały bezpośrednio uzurpatorowi. Znakomity 

przykład może tutaj stanowić rzymska gwardia pretoriańska. Przypomnijmy, że głównym 

obowiązkiem żołnierzy tej formacji była służba bezpośrednio przy osobie władcy. Zadanie 

ochrony cesarza i członków jego rodziny stanowiło główny powód, dla którego Oktawian 

August postanowił zorganizować gwardię pretoriańską. Pretorianie mieli zwalczać 

wszelkiego rodzaju spiski i zamachy stanu, które były wymierzone w osobę władcy. Ich 

zadaniem było również utrzymanie prawa i porządku w Rzymie i Italii
51

. Co ciekawe, sami 

pretorianie – jak podaje I. Łuć – począwszy od lat 60. I w. n.e., zaczęli uczestniczyć 

w zamachach stanu. Swoim zachowaniem łamali fundamentalną zasadę wierności (fides), 

która była istotą przysięgi wojskowej (sacramentum)
52

. 

 

PRZEJĘCIE WŁADZY KRÓLEWSKIEJ PRZEZ SALOMONA 

 

Celem analizy, jakiej dokonamy w niniejszym punkcie, będą wydarzenia, które 

rozegrały się około 961 r. p.n.e., związane z przekazaniem władzy przez króla Dawida 

jednemu ze swoich synów – Salomonowi. Jak wiadomo, pół-Izraelita Salomon nie był 

naturalnym sukcesorem, gdyż zgodnie ze zwyczajami izraelskimi dziedzicem był najstarszy 

żyjący syn, czyli Adoniasz. Stworzone przez Dawida młode państwo izraelskie nie miało 

prawa, które by regulowało sposób dziedziczenia tronu, a spośród pretendentów do tronu 

Dawidowego pozostało dwóch synów króla, którzy przygotowywali się do przewrotu 

pałacowego
53

. 

Istniejąca dotychczas w Izraelu praktyka wyłaniania charyzmatycznego przywódcy 

spośród skonfederowanych plemion i wybór go na króla przez aklamację starszyzny 

plemiennej oraz namaszczenie teraz – jak podkreśla K. Pilarczyk – „mogła zagrażać racji 

stanu zreformowanego i powiększonego państwa, które nie mogło sobie pozwolić na długi 

okres bezkrólewia bądź spory o tron między kilkoma rywalami, ponieważ osoba króla, 

będącego zarazem zwierzchnikiem wojska, zapewniała integralność imperium”
54

. Oznaczało 

to, że jedynym rozwiązaniem niezagrażającym racji stanu byłoby wskazanie następcy jeszcze 

za życia króla Dawida. 

 

                                                 
50

 J. Bright, op. cit., s. 214. 
51

 I. Łuć, Udział gwardii pretoriańskiej w zamachach stanu w 69 i 193 r. n.e., [w:] Zamach stanu w dawnych…, 

s. 134. Jak podkreśla autor (ibidem, s. 143): „Udział swój pretorianie mieli w zamachu stanu, który miał miejsce 

15 stycznia 69 roku n.e. W wyniku tego zamachu stanu obalony został cesarz Serwiusz Supliciusz Galba. Bezpo-

średni udział w obaleniu Galby mogło wziąć około stu dwudziestu żołnierzy gwardii pretoriańskiej”. Pierwszym 

zamachem, za który wyłączną odpowiedzialność ponoszą żołnierze gwardii, było obalenie cesarza Publiusza 

Helwiusza Pertynaksa. Do zabicia tego władcy doszło w dniu 28 marca 193 r. Zob. ibidem, s. 144. 
52

 Ibidem, s. 134. 
53

 K. Pilarczyk, Salomon królem starożytnego Izraela – zamach stanu czy zmowa pałacowa?, [w:] Zamach stanu 

w dawnych…, s. 16. Por. S.S. Montefiore, Jerozolima. Biografia, Warszawa 2011, s. 27. 
54

 K. Pilarczyk, op. cit., s. 16. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Niestety, król Dawid powstrzymywał się przed zajęciem stanowiska w tej sprawie. Co 

więcej, w owym czasie z trudnością kontrolował swoje ciało i umysł. Ciągle było mu zimno, 

mimo że słudzy przykrywali go dodatkowymi ubraniami. Jak podaje J. Flawiusz, lekarze 

króla zgromadzili się i wspólnie uradzili, iż należy z całego kraju wybrać szczególnie 

urodziwą dziewicę, by spała z królem i ogrzewała go ciepłem swego ciała. Rzecz jasna 

chciano w ten sposób nie tyle ogrzać starego króla, co sprawdzić jego męskość
55

. 

Z 1 Krl 1,4 dowiadujemy się, że król zbliżył się do przyprowadzonej do niego 

nadzwyczaj pięknej Szunemitki Abiszag, co oznaczało próbę odbycia stosunku seksualnego. 

Test ten jednakże nie wypadł na jego korzyść, ponieważ okazał się impotentem. Jak podkreśla 

J.G. Frazer, władca istniał w świadomości swojego ludu jedynie wtedy, gdy jego życie 

posiadało wartość oraz dopóki wykonywał obowiązki, jakie nakładało na niego stanowisko, 

„kierując biegiem natury dla dobra swego ludu”
56

. Z chwilą, gdy władca zawodził pod tym 

względem, „cała troska, cała opieka, poświęcenie, wszystkie hołdy religijne, których mu 

dotąd nie szczędzono, zostają wstrzymane i ustępują miejsca nienawiści i pogardzie”
57

. 

W takiej sytuacji król był pozbawiany swego stanowiska, przy czym – na co zwraca uwagę 

Frazer – tego rodzaju postępowanie było bardzo logiczne, ponieważ skoro król miał być 

bogiem, to powinien się nimi opiekować, a jeśli tego nie robił, to musiał ustąpić miejsca 

takiemu, który by to uczynił
58

. Właśnie z taką sytuacją mamy do czynienia w opisywanym 

fragmencie schyłku życia Dawida. Król musiał być symbolem siły i witalności, prezentując 

przez to siłę i witalność swego narodu. Izrael nie mógł mieć króla impotenta, dlatego nadszedł 

czas, by znaleźć następcę Dawida
59

. 

Po wieściach o impotencji Dawida jego starszy syn Adoniasz ogłosił się królem. 

Zaczął się wynosić, mówiąc: „Ja będę królować” (1 Krl 1,5), przez co sugerował otoczeniu, 

że to jemu należy się tron
60

. Sprawił sobie wtedy wiele rydwanów i koni oraz 50 mężów
61

, by 

biegali przed nim, po czym przygotował wieczerzę za miastem, „przy zdroju tryskającym 

w ogrodzie królewskim”
62

, na którą „zaprosił wszystkich swych braci, synów królewskich 

oraz wszystkich ludzi z Judy, sługi króla” (1 Krl 1,9). Wraz z Adoniaszem ucztowali, 

popierający jego pretensje do tronu, wódz Joab i arcykapłan Abiatar. 

Prorok Natan ze stronnictwa przychylnego Salomonowi
63

 powiadomił o wieczerzy 

i ogłoszeniu się królem przez Adoniasza matkę Salomona, Batszebę, oznajmiając jej, że 

                                                 
55

 Odmiennie interpretuje to wydarzenie P. Śpiewak, Król Salomon, „Tygodnik Powszechny” 2018, nr 1–2. 
56

 J.G. Frazer, Złota gałąź, t. 1, Warszawa 1971, s. 218. 
57

 Ibidem. 
58

 Ibidem. 
59

 S.L. McKenzie, op. cit., s. 266. Autor wysuwa tezę, że za podstępem, czyli sprawdzianem męskości Dawida, 

mógł stać właśnie jego syn Adoniasz, będący następnym w linii sukcesji po Absalomie. 
60

 Zob. B.O. Long, A Darkness Between Brothers: Solomon and Adonijah, “Journal for the Study of the Old 

Testament” 1981, Vol. 6(19), DOI: https://doi.org/10.1177/030908928100601904, s. 79–94. 
61

 Podobnie w manifestacyjny sposób rydwanów użył wcześniej Absalom. Było to jasnym symbolem, że ubiegał 

się o tytuł królewski. Zob. S.L. McKenzie, op. cit., s. 253–254. 
62

 Jak podaje Łach (op. cit., s. 141): „Dziś znajduje się tu studnia Joba; utożsamiana ze źródłem Rogel, które 

etymologicznie najprawdopodobniej oznacza pole folusznika, albo strumień wody. Kamień Zohelet znaczy do-

słownie kamień węża. Miejsce to nie jest bliżej znane. Najprawdopodobniej było ono położone u zbiegu doliny 

Cedronu (Wadi en-Nar) i Hinnom (Wadi en Rabbabi), około 400 m na południe od fontanny Siloe. Znajdowało 

się tutaj najprawdopodobniej sanktuarium, bo Adoniasz składał tu ofiary z trzody, bydła i tuczonych cielców”. 
63

 J. Bodner, Nathan: Prophet, Politician and Novelist?, “Journal for the Study of the Old Testament” 2001, Vol. 

26(1), DOI: https://doi.org/10.1177/030908920102600103, s. 43–54. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Adoniasz chce dzierżyć władzę królewską i radzi jej iść do króla Dawida i powiedzieć mu 

zarówno o sprzysiężeniu Adoniasza, jak i o tym, że obiecał jej, iż Salomon, jej syn, będzie 

królem po nim (1 Krl 1,13)
64

. Jednakże, co zaznacza Łach, „Prawdopodobnie jest to obietnica, 

którą Dawid mógł dawniej złożyć Batszebe, matce Salomona. Biblia nic wcześniej nie mówi na 

ten temat. Widocznie była to jakaś osobista obietnica, o której wiedział tylko prorok Natan”
65

. 

Batszebe udała się do Dawida i opowiedziała o wieczerzy wyprawionej przez 

Adoniasza, wymieniając również zaproszonych na nią gości – stronników Adoniasza: 

arcykapłana Abiatara, wodza Joaba i innych. Zwróciła również uwagę króla na to, że w tej 

sytuacji „cały lud niecierpliwie wypatruje, kogo Dawid wybierze na króla”
66

, oraz uprzedziła 

go, że „jeśli Adoniasz obejmie królestwo po jego śmierci, z pewnością zamorduje ją i jej syna 

Salomona”
67

. Następnie, po jej wyjściu, o widzenie z królem poprosił prorok Natan, który 

potwierdził słowa Batszebe. Plan dwukrotnego przekazania królowi wieści o przejęciu władzy 

został uknuty przez proroka Natana i Batszebe. Te dwie opinie o Adoniaszu przekonały 

Dawida do podjęcia decyzji o wyznaczeniu Salomona na kandydata na króla
68

. Król Dawid 

uczynił to następującymi słowami, zwracając się do proroka Natana i przyzwanej Batszebe: 

„Przysięgam tobie na Boga Najwyższego, że syn twój Salomon zaprawdę zostanie królem, 

jako już przedtem przysiągłem, i zasiądzie na moim tronie; a stanie się to już dziś”
69

. 

Po tym oświadczeniu król Dawid posłał po arcykapłana Sadoka i Banajasa, który był 

dowódcą straży przybocznej, i rozkazał im, by wzięli ze sobą proroka Natana i wojowników 

przebywających na dworze, posadzili jego syna Salomona na mulicę królewską, po czym by 

udali się za miasto do zdroju Gichon w celu namaszczenia go świętą oliwą i ogłoszenia 

królem (1 Krl 1,32–34)
70

. Jak podkreśla Łach, posadzenie następcy tronu na mulicę Dawida 

było równoznaczne z symbolicznym przekazaniem władzy i zrzeczeniem się jej przez króla 

na rzecz swego syna. Był to również symbol wyniesienia Salomona, gdyż mułów i osłów 

mogli dosiadać tylko najwyżsi dostojnicy
71

. 

McKenzie stoi na stanowisku, że prorok Natan wraz z Batszebą zmanipulowali 

Dawida, by ten ogłosił Salomona swoim następcą. Podkreśla on, że „osoby, które Dawid miał 

jakoby wezwać i którym kazał namaścić Salomona, zostały wymienione wcześniej jako 

                                                 
64

 Por. S.M. Koenig, Isn’t Bathsheba? A Study in Characterization, Eugene 2011, s. 86–91. 
65

 Ibidem, s. 143. 
66

 „A tyś, panie mój, królem! Na ciebie zwrócone są oczy całego Izraela, abyś im oznajmił, kto będzie zasiadać 

na tronie pana mego, króla, po nim” (1 Krl 1,20). Por. J. Flawiusz, op. cit., 7,350. 
67

 „Kiedy przyjdzie czas, że król, mój pan, spocznie ze swymi przodkami, wtedy ja i mój syn Salomon będziemy 

uchodzili za winowajców” (1 Krl 1,21). Por. J. Flawiusz, op. cit., 7,350; G.G. Nicol, Bathsheba, a clever Woman?, 

“The Expository Times” 1988, Vol. 99(12), DOI: https://doi.org/10.1177/001452468809901203, s. 360–363. 
68

 J.B. Łach, op. cit., s. 143. 
69

 „Jak przysiągłem ci na Pana, Boga Izraela, mówiąc, że Salomon, twój syn, będzie królował po mnie i on bę-

dzie zasiadał na moim tronie po mnie, tak właśnie dziś uczynię” (1 Krl 1,30). Por. J. Flawiusz, op. cit., 7,353. 
70

 Zgodnie z przekazem Starego Testamentu Dawid nakazał, aby po namaszczeniu Salomona ogłosić go królem 

za pomocą formuły: „Niech żyje król Salomon!” (1 Krl 1,34). Bright (op. cit., s. 215) podkreśla, że mimo iż lud 

przyjął owacyjnie fakt dokonany, to obwołanie Salomona królem przez lud było fikcją, bowiem król nie mógł 

nawet powoływać się na fikcję darów charyzmatycznych. Na wątek darów charyzmatycznych i panowania cha-

ryzmatycznego zwrócił uwagę M. Weber, który określił to ostatnie jako opierające się na wierze w świętość tego, 

co niecodzienne. Autor podkreślił, że niezależnie od sposobu rozwiązywania problemu następstwa tronu zawsze 

wraz z tym zaczynało się panowanie jakiegoś rodzaju reguł. Oznaczało to, że władca panował na mocy upraw-

nienia samym aktem elekcji. Zob. M. Weber, Szkice z socjologii religii, Warszawa 1995, s. 146. 
71

 J.B. Łach, op. cit., s. 144. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

zwolennicy Salomona. Spiskowcy po prostu przejęli rządy, a Dawid nie miał z tym nic 

wspólnego i pewnie nawet nie wiedział, co się dzieje”
72

. Ostatecznie to zwolennicy 

Salomona, którzy byli lepiej zorganizowani i lepiej koordynowali przebieg wydarzeń, gdyż 

zaskoczyli Adoniasza, dokonali zamachu stanu. 

Z kolei Łach podkreśla obawy proroka Natana o los młodej monarchii w sytuacji, 

kiedy sprawa następstwa tronu nie była uregulowana. Jego zdaniem w takiej sytuacji wielce 

prawdopodobne było, że po śmierci Dawida dojdzie do krwawej walki o tron, której jego 

wychowanek Salomon mógł nie wygrać. W efekcie on i jego ulubieniec Salomon wraz 

z matką był narażony na niebezpieczeństwo utraty życia ze strony przyszłego następcy tronu. 

Prorok Natan, posługując się Batszebą, bez namysłu zrealizował swój plan przewrotu 

pałacowego, który zapewnił zwycięstwo stronnictwu Salomona
73

. 

Dzięki spiskowi proroka Natana i żony Dawida, Batszebe, los tronu został 

przesądzony. Na wieść o tym stronnicy Adoniasza rozproszyli się, a on sam w obawie o swoje 

życie skorzystał z prawa azylu i uchwycił się rogów ołtarza, które „chroniły ze strony 

mściciela krwi od pochopnego zabójstwa”
74

. Salomon nakazał go sprowadzić do pałacu, 

obiecując mu wcześniej pod przysięgą zachowanie życia, po czym rzekł do niego: „Idź do 

swego domu!” (1 Krl 1,53), co oznaczało zakończenie politycznej walki o następstwo tronu, 

z której zwycięsko wyszedł Salomon, syn Dawida i Batszebe oraz wychowanek proroka 

Natana. 

Salomon wstąpił więc ostatecznie na tron jako współregent ojca, bez rozlewu krwi, 

ponieważ Adoniasz i jego zwolennicy pokornie złożyli broń. Wkrótce Dawid zmarł, a Salomon 

zaczął pospiesznie usuwać wszystkich, którzy mogli zagrażać jego władzy (1 Krl 2,13–46). 

Rzecz jasna pierwszym wrogiem był pretendent do tronu Adoniasz, który po śmierci Dawida 

zwrócił się z prośbą o przyznanie mu za żonę Abiszag, która – jak wiemy – była opiekunką 

Dawida u schyłku życia (miała zadanie „czuwać i mieć o niego staranie”), a po śmierci Dawida, 

będąc dołączoną do haremu władcy, przeszła jak cały harem w ręce prawowitego następcy
75

. 

Jak podkreśla Łach, akt przejścia haremu na nowego władcę potwierdzał pełne prawo nowego 

władcy do tronu swego prekursora, ponieważ ten właśnie akt przejścia haremu lub jego części 

dawał prawo do sukcesji
76

. 

Prośba Adoniasza, którą skierował do Salomona za pośrednictwem jego matki 

Batszebe, została odebrana przez króla Salomona jako podważenie jego prawa do tronu 

i próba wznowienia walki o niego
77

. Oznaczało to, że Adoniasz nie zrezygnował z roszczeń 

do tronu
78

. Zresztą w trakcie rozmowy z Batszebe sugerował, że to właśnie jemu należy się 

                                                 
72

 S.L. McKenzie, op. cit., s. 267. 
73

 J.B. Łach, op. cit., s. 143. 
74

 Ibidem, s. 148. Zob. także: K. Sójka-Zielińska, Drogi i bezdroża prawa. Szkice z dziejów kultury prawnej Eu-

ropy, Wrocław 2010, s. 30. 
75

 Por. R.K. Harrison, The Matriarchate and Hebrew Regal Succession, “Evangelical Quarterly” 1957, Vol. 

29(1), s. 33–34. 
76

 J.B. Łach, op. cit., s. 152. 
77

 Por. T. Ishida, History and Historical Writing in Ancient Israel: Studies in Biblical Historiography, Leiden 

1999, s. 131–132. 
78

 Jak zauważa F. Thieberger (King Salomon, New York 1947, s. 127): „To zachowanie Salomona można zrozu-

mieć tylko, jeżeli uświadomimy sobie, że prośba Adoniasza o przyznanie mu Abiszag była sygnałem nowego 

ruchu po stronie opozycji, która zmobilizowała swoje siły po śmierci Dawida”. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

godność królewska z racji starszeństwa i woli ludu („Ty wiesz, że dla mnie była władza 

królewska i cały Izrael oczekiwał na to, żebym panował. Ale na kogo innego przeszła władza 

królewska i dostała się memu bratu, gdyż z woli Pana mu przypadła”). Jednocześnie jednak 

potwierdził, że skoro zgodnie z wyrokiem Boga otrzymał ją syn jej, Salomon, to „służyć mu 

będę z największą ochotą i miłością i [czuję się rad] z obecnej sytuacji”
79

. 

Salomon ogłosił wyrok śmierci na Adoniasza w formie biblijnego złorzeczenia (1 Krl 

2,23), w którym król wzywał najpierw na siebie zło, jeśli nie dotrzyma słowa o śmierci 

Adoniasza, a następnie nakazał, by wyrok wykonał Benajasz, syn Jojady, który był dowódcą 

straży przybocznej (1 Krl 2,25). 

Po zamordowaniu Adoniasza nastąpiła likwidacja kolejnych przeciwników 

politycznych nowego króla – stronników Adoniasza. Kapłanowi Abiatarowi darowano życie, 

co zawdzięczał swoim zasługom dla króla Dawida, jednakże został skazany na dożywotnią 

banicję. Tyle szczęścia nie miał Joab, który mimo że schronił się przy ołtarzu całopalenia, 

szukając azylu, został uznany za umyślnego zabójcę, co oznaczało, że nie miał prawa do 

korzystania z azylu
80

, po czym został zamordowany. Kolejną ofiarą politycznej zemsty 

Salomona był Szimei – krewny Saula, który przeklinał swego czasu Dawida, nazywając go 

„zbrodniarzem i sprawcą wielu łotrostw”. Szimei otrzymał rozkaz, aby nie opuszczał 

Jerozolimy, a następnie, pod pierwszym pretekstem nieposłuszeństwa, został stracony. 

Salomon wzmocnił swoją władzę poprzez likwidację ostatnich szańców reakcji 

w postaci swoich najbliższych wrogów z okresu przewrotu pałacowego. W trakcie jego 

panowania miała miejsce jedna próba przewrotu politycznego skierowanego we władcę, który 

do tego czasu znacznie utwierdził swoją władzę. Próby przewrotu pałacowego podjął się 

Jeroboam, syn Nebata z plemienia Efraima. Pochodził on z kręgów władzy najbliższych 

królowi Salomonowi, sprawował funkcję z nominacji królewskiej „dozorcy wszystkich 

robotników rodu Józefa” (1 Krl 11,28). 

Z relacji biblijnej wynika, że działania podjęte w celu zdobycia władzy zostały 

wywołane pracami budowlanymi prowadzonymi w celu zrealizowania wielkich projektów 

Salomona. Na próbę przewrotu Jeroboama wpłynął jednak przede wszystkim prorok Achiasz. 

Jak dowiadujemy się z tekstu 1 Krl 11,29–32, wyszedł on kiedyś na spotkanie Jeroboama 

i dokonał na jego oczach symbolicznego gestu polegającego na rozdarciu własnego płaszcza 

na 12 części i wręczeniu 10 z nich Jeroboamowi. Czynność ta symbolizowała utratę władzy 

przez Salomona nad 10 plemionami i obietnicę tronu dla Jeroboama oraz założenia przez 

niego wieczystej dynastii, co miało wynikać bezpośrednio ze słów Boga Izraela, które 

przekazał Achiasz: „Oto wyrwę królestwo z ręki Salomona, a tobie dam dziesięć pokoleń… 

[…] Ale nie zabiorę z jego ręki całego królestwa. Choć zostawię go władcą do końca jego 

życia ze względu na mego sługę, Dawida […], to jednak zabiorę królestwo z ręki jego syna 

i tobie dam te dziesięć pokoleń” (1 Krl 11,31–35). Jak zauważa I. Jaruzelska, „umieszczenie 

                                                 
79

 J. Flawiusz, op. cit., 8,4. 
80

 Zgodnie z tekstem Wj 21,14 prawo azylu chroniło nierozmyślnego zabójcę, natomiast odmawiano tego przy-

wileju rozmyślnemu zabójcy („Jeśli zaś ktoś posunąłby się do tego, że bliźniego zabiłby podstępnie, oderwiesz 

go nawet od mego ołtarza, aby ukarać śmiercią”). Jak podkreśla Łach (op. cit., s. 155), Joab został uznany przez 

Salomona rozmyślnym zabójcą, ponieważ „jeszcze za panowania króla Dawida rozlał krew niewinną, a miano-

wicie zamordował z premedytacją Abnera, syna Nera, dowódcę wojska Izraelskiego, i Amasę, syna Jetry, do-

wódcę wojsk Judy”. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

epizodu z rozdarciem płaszcza między wzmianką o podniesieniu ręki na Salomona a ucieczką 

Jeroboama do Egiptu mogłoby wskazywać, że prorok zainspirował podział monarchii, a także 

wpłynął na osadzenie Jeroboama na tronie Izraela”
81

, co nastąpiło już po śmierci Salomona, 

w okresie rządów jego syna Roboama. 

 

LEGITYMIZACJA PRZEWROTU POLITYCZNEGO 

 

Na koniec podjętych rozważań należy podnieść jeszcze kwestię namaszczenia jako 

jednej z form legitymizacji władzy królewskiej. Jako „legitymizację” należy rozumieć jej 

„prawowitość”, czyli wykazanie, że dana władza istnieje legalnie na podstawie przyjętych 

i ogólnie akceptowanych norm
82

. Tego rodzaju forma legitymizacji odnosiła się zarówno do 

legitymizacji władzy zdobytej w drodze legalnej sukcesji tronu, jak i w drodze nielegalnego 

przewrotu politycznego. 

W starożytności zamachowcy starali się otrzymać sankcję usprawiedliwiającą ich 

czyny, jak choćby Pizystrat, który zainscenizował epifanię bogini Ateny
83

. Polegała ona na 

tym, że pewną kobietę imieniem Fye (Fia), która mierzyła bez mała 180 cm wzrostu 

i wyróżniała się pięknym wyglądem, ucharakteryzowano na boginię i powieziono ją wozem 

do miasta
84

. Podążający przed nią heroldowie wzywali Ateńczyków do uznania Pizystrata, 

którego sama Atena prowadzi z powrotem na swój Akropol. Przejęci zbożnym lękiem 

Ateńczycy na to przystali. Sankcja religijna, lub przynajmniej jej pozór, jak widać, była 

niezbędna do przeprowadzenia bezkrwawego zamachu stanu na równi z demonstracją siły
85

. 

Sankcja religijna była stosowana również wcześniej. Instytucja boskiej legitymizacji 

władzy, zdobytej na innej drodze niż sukcesja w ramach dynastii, jest poświadczona na 

starożytnym Bliskim Wschodzie. Miała ona często charakter interwencji proroków i znajdowała 

wyraz głównie w legitymizacji panowania uzurpatorów przez ich desygnowanie na władców, 

m.in. w wyniku gestu namaszczenia. 

Zwyczaj namaszczenia nie miał proweniencji hebrajskiej – Izraelczycy zaczerpnęli go 

albo od Egipcjan, albo od Syryjczyków. Z tego powodu w rytach wyboru króla i objęcia 

przezeń władzy można dostrzec akcenty charakterystyczne dla terenów pozaizraelskich, jak 

np. podkreślenie jakichś szczególnych związków z Bogiem (1 Sm 10,1) czy właściwości 

proroczych (1 Sm 9,27)
86

. 

Namaszczenie było najważniejszym aktem – sprawdzianem wyboru, a zarazem 

powołania Bożego na króla lub kapłana. Jak podkreśla Łach, słowo masah („namaszczać”) 

                                                 
81

 I. Jaruzelska, Prorocy a zamach stanu w królestwie Izraela (X–VIII w. p.n.e.), [w:] Zamach stanu w daw-

nych…, s. 24. 
82

 Szerzej na temat legitymizacji władzy zob. m.in. J. Kostrubiec, W kręgu problematyki prawnej legitymizacji 

władzy, „Studia Iuridica Lublinensia” 2003, t. 1, s. 97–110. Z kolei na temat nowożytnych sposobów legitymiza-

cji przewrotu politycznego zob. M. Konarski, Zamach stanu w perspektywie prawno-historycznej na przykładzie 

Rewolucji Francuskiej 1789–1799, [w:] Przestępstwa przeciwko bezpieczeństwu i porządkowi publicznemu, red. 

W. Lis, Lublin 2017, s. 58–61. 
83

 Arystoteles, Ustrój polityczny Aten, Warszawa 1973, s. 23. 
84

 N.G.L. Hammond, Dzieje Grecji, Warszawa 1994, s. 212. 
85

 G. Malinowski, Zamach stanu i strach przed nim w demokratycznych Atenach, [w:] Zamach stanu w daw-

nych…, s. 35. 
86

 J. Łach, Księgi 1–2 Samuela. Pismo Święte Starego Testamentu, t. IV-1, Poznań–Warszawa 1973, s. 528. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

znaczy ‘rozcierać coś rękami, rozmazywać płyn, olej, farbę na czymś’, a także ‘namaszczać 

bądź to przedmioty, bądź osoby, takie jak prorok, kapłan albo wreszcie król’
87

. Przez akt 

namaszczenia człowiek stawał się poświęcony, co stanowiło o jakiejś jego zasadniczej 

zmianie. To poświęcenie, uświęcenie, konsekracja ujawniało się w podwójnym aspekcie: 

w posiadaniu „ducha” oraz w nietykalności
88

. Kiedy Saul został namaszczony, Samuel złożył 

mu obietnicę, że nastąpi szereg wydarzeń nadzwyczajnych, w tym m.in. „duch Jahwe” 

owładnie nim i Saul będzie prorokował (1 Sm 10,1–6). Podobnie duch Jahwe wstąpił 

w Dawida, gdy Samuel wylał nań róg oliwy (1 Sm 16,13). Z kolei sam obrzęd namaszczenia 

mógł być przeprowadzany wielokrotnie. Dawid był namaszczany aż trzykrotnie. Pierwszego 

namaszczenia dokonał w ukryciu Samuel (1 Sm 16), kolejnego – starsi ludu z Judy (2 Sm 

2,4), którzy prosili Dawida, aby został królem nad plemieniem Judy. Ostatnie namaszczenie 

przekazało mu władzę nad wszystkimi (2 Sm 5,3–5). 

Jak wspomnieliśmy wyżej, namaszczenie na króla miało charakter wybitnie religijny. 

Rytuałowi namaszczenia towarzyszyła mowa prorocza, w której ukazywano najlepsze cechy 

króla i przedstawiano jego zadania w stosunku do ludu. Po tym akcie następowała ceremonia 

wstąpienia na tron i przejęcia przedmiotów symbolizujących władzę królewską. Intronizacji 

towarzyszyły dźwięki trąb, ogólna radość, klaskanie w dłonie, uroczysty pochód 

wykonywany krokiem tanecznym. Obejmujący tron w posiadanie król otrzymywał 

równocześnie inne oznaki władzy, takie jak: królewska korona, berło królewskie, szaty i broń 

królewska. 

Król, przez akt namaszczenia i intronizacji, nabywał specyficznej relacji do Boga, 

stając się Jego pomazańcem. W przypadku aktu namaszczenia Salomona, syna Dawida, 

mamy do czynienia z legalizacją władzy zdobytej w drodze przewrotu politycznego – 

przewrotu pałacowego
89

. Akt tej legalizacji jednak niczym nie odbiegał od legalizacji króla, 

który obejmował tron w drodze sukcesji zwyczajowej. 

Nie ulega wątpliwości, że Salomon wstąpił na tron jako następca Dawida w zupełnie 

nowy, ale niewolny od podejrzeń sposób (w drodze przewrotu pałacowego)
90

. 

W przeciwieństwie do swojego ojca, który doszedł do władzy z Bożej nominacji, była to 

znaczna różnica, ale mimo to – jak podkreśla Bright – autorzy starożytnych opowieści starają 

się dać jasno do zrozumienia, że przewrót pałacowy Salomona posiadał charakter 

prawomocności
91

. 

 

                                                 
87

 Ibidem, s. 526. 
88

 Ibidem. 
89

 Łach (op. cit., s. 146) stoi na stanowisku, że Salomon był podwójnie obwołany królem i prawdopodobnie 

drugi raz „namaszczony”, razem z kapłanem Shadokiem. W świetle tej tezy drugą część uroczystej ceremonii 

związanej z namaszczeniem króla zakończyła gra na rogu i zawołanie: „Niech żyje król Salomon”. Natomiast 

trzeci akt uroczystego przejęcia władzy przez Salomona był związany z uroczystą procesją do pałacu królew-

skiego, z radosnymi śpiewami i okrzykami na cześć nowo kreowanego króla. Końcowym etapem tej procesji 

było uroczyste wstąpienie Salomona na tron, symbolizujące przejęcie przez niego władzy i zwierzchnictwa nad 

Izraelem. 
90

 Ishida (History and Historical…, s. 134 i n.) zwraca uwagę na rolę ostatniej woli Dawida („Testamentu Dawi-

da”) w legitymizacji przewrotu. Z kolei Rost (The Succession to the Throne of David, London–New York 2015, 

s. 71–72) wskazuje na sprzeniewierzenie się ostatniej woli Dawida przez Salomona poprzez dokonanie mordów 

politycznych po śmierci tego pierwszego. 
91

 J. Bright, op. cit., s. 230. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

Abramson P.R., Politics in the Bible, New Jersey 2011. 

Arystoteles, Polityka, Warszawa 1964. 

Arystoteles, Ustrój polityczny Aten, Warszawa 1973. 

Bankowicz M., Zamach stanu. Studium teoretyczne, Kraków 2009. 

Baszkiewicz J., Wolność, równość, własność, Warszawa 1981. 

Bodner K., Nathan: Prophet, Politician and Novelist?, “Journal for the Study of the Old Testament” 2001, Vol. 

26(1), DOI: https://doi.org/10.1177/030908920102600103. 

Bodner K., The Rebellion of Absalom, New York 2014. 

Bright J., Historia Izraela, Warszawa 1994. 

Bruce W., The First Three Kings of Israel, London 1879. 

Dietrich W., The Early Monarchy in Israel: The Tenth Century B.C.E., Atlanta 2007. 

Ewald H., The Rise and Splendour of the Hebrew Monarchy, London 1871. 

Flawiusz J., Dawne dzieje Izraela, cz. 1, Warszawa 1993. 

Fleming D., The Legacy of Israel in Judah’s Bible: History, Politics, and the Reinscribing of Tradition, Cam-

bridge 2012. 

Frazer J.G., Złota gałąź, t. 1, Warszawa 1971. 

Grant M., Dzieje dawnego Izraela, Warszawa 1991. 

Hammond N.G.L., Dzieje Grecji, Warszawa 1994. 

Harrison R.K., The Matriarchate and Hebrew Regal Succession, “Evangelical Quarterly” 1957, Vol. 29(1). 

Hergesel T., Rozumieć Biblię: Stary Testament, Kraków 1992. 

Ishida T., History and Historical Writing in Ancient Israel: Studies in Biblical Historiography, Leiden 1999. 

Ishida T., The Royal Dynasties in Ancient Israel: A Study on the Formation and Development of Royal-dynastic 

Ideology, Berlin–New York 1977. 

Jacobson D.L., And Then There Were the Women in His Life: David and His Women, “World & World” 2003, 

No. 4. 

Jaruzelska I., Prorocy a zamach stanu w królestwie Izraela (X–VIII w. p.n.e.), [w:] Zamach stanu w dawnych 

społecznościach, red. A. Sołtysiak, Warszawa 2004. 

Keller W., Śladami Biblii. Stary Testament w świetle badań naukowych, Kielce 1998. 

Koenig S.M., Isn’t Bathsheba? A Study in Characterization, Eugene 2011. 

Konarski M., Zamach stanu w perspektywie prawno-historycznej na przykładzie Rewolucji Francuskiej 1789–

1799, [w:] Przestępstwa przeciwko bezpieczeństwu i porządkowi publicznemu, red. W. Lis, Lublin 2017. 

Kostrubiec J., W kręgu problematyki prawnej legitymizacji władzy, „Studia Iuridica Lublinensia” 2003, t. 1. 

Kuryłowicz M., Prawa antyczne. Wykłady z historii najstarszych praw świata, Lublin 2006. 

Lemaire A., Zjednoczona monarchia, [w:] Starożytny Izrael: od Abrahama do zburzenia Świątyni Jerozolimskiej 

przez Rzymian, red. H. Shanks, Warszawa 2007. 

Long B.O., A Darkness Between Brothers: Solomon and Adonijah, “Journal for the Study of the Old Testament” 

1981, Vol. 6(19), DOI: https://doi.org/10.1177/030908928100601904. 

Łach J., Księgi 1–2 Samuela. Pismo Święte Starego Testamentu, t. IV-1, Poznań–Warszawa 1973. 

Łach J.B., Księgi 1–2 Królów. Pismo Święte Starego Testamentu, t. IV-2, Poznań 2007. 

Łuć I., Udział gwardii pretoriańskiej w zamachach stanu w 69 i 193 r. n.e., [w:] Zamach stanu w dawnych spo-

łecznościach, red. A. Sołtysiak, Warszawa 2004. 

Łukaszewicz A., Rok 41 – Rzym i Aleksandria, [w:] Zamach stanu w dawnych społecznościach, red. A. Sołtysiak, 

Warszawa 2004. 

Malinowski G., Zamach stanu i strach przed nim w demokratycznych Atenach, [w:] Zamach stanu w dawnych 

społecznościach, red. A. Sołtysiak, Warszawa 2004. 

McKenzie S.L., Dawid. Król Izraela, Poznań 2014. 

Miller G.P., Monarchy in the Hebrew Bible, “NYU School of Law, Public Law Research Paper” 2010, No. 10-76, 

DOI: https://doi.org/10.2139/ssrn.1694532. 

Montefiore S.S., Jerozolima. Biografia, Warszawa 2011. 

Nicol G.G., Bathsheba, a clever Woman?, “The Expository Times” 1988, Vol. 99(12), DOI: 

https://doi.org/10.1177/001452468809901203. 

Niesiołowski-Spanò Ł., Pisanie dziejów Izraela, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 2003, nr 2. 

Pilarczyk K., Salomon królem starożytnego Izraela – zamach stanu czy zmowa pałacowa?, [w:] Zamach stanu w daw-

nych społecznościach, red. A. Sołtysiak, Warszawa 2004. 

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Biblia Tysiąclecia, Warszawa–Poznań 1985. 

Piwowar A., Historia Izraela czasów Starego Testamentu. Od patriarchów do podboju przez Rzymian, Lublin 

2013. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Platon, Prawa, Kraków 1960. 

Rost L., The Succession to the Throne of David, London–New York 2015. 

Sójka-Zielińska K., Drogi i bezdroża prawa. Szkice z dziejów kultury prawnej Europy, Wrocław 2010. 

Śpiewak P., Dawid królem, „Tygodnik Powszechny” 2017, nr 39. 

Śpiewak P., Doradcy Absaloma, „Tygodnik Powszechny” 2017, nr 48. 

Śpiewak P., Klęska Saula, „Tygodnik Powszechny” 2017, nr 27. 

Śpiewak P., Król Salomon, „Tygodnik Powszechny” 2018, nr 1–2. 

Śpiewak P., Śmierć Absaloma, „Tygodnik Powszechny” 2017, nr 50. 

Thieberger F., King Salomon, New York 1947. 

Tryl F., Od Otniela do Saula. Początki państwowości izraelskiej, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 2005, nr 1, DOI: 

https://doi.org/10.21906/rbl.569. 

Warzecha J., Historia dawnego Izraela, Warszawa 2005. 

Weber M., Szkice z socjologii religii, Warszawa 1995. 

Wolski J., Historia powszechna. Starożytność, Warszawa 2002. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 14:01:09

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

