
Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Wojciech Dziedziak 

Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie 

ORCID: 0000-0002-7335-8471 

wojciech.dziedziak@umcs.pl 

 

Rozważania dotyczące pojmowania sprawiedliwości 

 

ABSTRAKT 

 

W artykule podjęto zagadnienie pojmowania sprawiedliwości. Jako punkt wyjścia przyjęto tradycyjną 

formułę „oddać każdemu to, co mu się należy” (suum cuique tribuere). Rozważania prowadzą do stwierdzenia, 

że sprawiedliwość naturalna dotyczy każdego człowieka, należne są mu naturalne, przyrodzone uprawnienia, 

podstawowe prawa człowieka. Tradycyjna formuła w odniesieniu do prawa powinna być rozumiana jako zasada-

norma, zasada prawa, która nakłada/narzuca obowiązek oddania każdemu tego, co mu się należy. Jego realizacja 

jest obowiązkiem władzy (zawiadujących życiem społecznym). Przyrodzone naturalne uprawnienia wpisane 

i zabezpieczone w prawie pozytywnym (stanowionym) będą łączyły się z prawnopozytywnym, sprecyzowanym, 

umocnionym normami tego prawa i tym samym wzmocnionym (gdyż niezmiennie nienaruszanie tych natural-

nych uprawnień jest obowiązkiem moralno-prawnym człowieka) zakazem ich naruszania przez drugich, przez 

innych. 

 

Słowa kluczowe: sprawiedliwość; człowiek; przyrodzone uprawnienia; podstawowe prawa człowieka; 

zasada prawa; sprawiedliwość naturalna 

 

WPROWADZENIE 

 

Mogłoby się wydawać, że problematyka sprawiedliwości, jej rozumienie, jest w dosta-

tecznym stopniu rozpoznana, rozeznana. Wydawać by się mogło, że o sprawiedliwości, jej 

pojmowaniu, niewiele można napisać nowego. 

Wciąż jednak, i to pomimo ogromnej, przeogromnej, mogącej wypełnić niejedną bi-

bliotekę ilości opracowań, a może właśnie dlatego, problematyka sprawiedliwości – w tym jej 

rozumienie – jest rzeczą dyskusyjną, przede wszystkim w zależności od zajmowanego stano-

wiska filozoficznego. A nawet mocniej, trzeba powiedzieć, że jest to kategoria bardzo sporna. 

Dodać trzeba, że jest to materia niekiedy zagmatwana, nieco mglista, zawiła i z pewnością 

złożona, trudna, bardzo skomplikowana. 

Rozważania nad sprawiedliwością na przestrzeni wielu wieków podejmowali myśli-

ciele, filozofowie, moraliści, etycy, a także poeci, pisarze, reformatorzy społeczni, ekonomi-

ści i oczywiście prawnicy. W literaturze napotykamy różne koncepcje, ujęcia i teorie spra-

wiedliwości. 

Oczywiście zagadnienie sprawiedliwości, w tym jej pojmowanie, należy do central-

nych problemów filozoficznoprawnych. Jest to tematyka klasyczna, wciąż aktualna, nieod-

łączna od prawa. Zdaniem wielu sprawiedliwość jest najważniejszą wartością związaną 

z prawem
1
. Przypomnijmy, Domitius Ulpianus (Ulpian) wywodził pojęcie prawa ze spra-

wiedliwości
2
. Gustav Radbruch stwierdził: „Ideą prawa nie może zaś być nic innego niż 

                                                 
1
 Chodzi zarówno o sprawiedliwość prawa jako takiego, jak i o sprawiedliwe jego stosowanie. 

2
 Objaśniając znaczenie słowa ius, D. Ulpian wywodzi pojęcie prawa ze sprawiedliwości. Iuri operam daturum 

prius nosse oportet, unde nomen iuris descendat. – Est autem a iustitia appellatum („Ten, kto zamierza poświę-

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 23:46:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

sprawiedliwość”
3
. John Rawls pisał: „[…] sprawiedliwość jest pierwszą cnotą społecznych 

instytucji”
4
. 

Jednakże współcześnie kategoria sprawiedliwości została na ogół zsubiektywizowana 

i zrelatywizowana, zatracany bywa jej moralny czy etyczny charakter, wciąż modne i domi-

nujące są narracje właściwe dla myśli liberalnej, utylitarnej i neomarksistowskiej. Przyjmuje 

się, że podstawą sprawiedliwości jest konwencja; kategoria ta znajduje oparcie właśnie w 

jakiejś konwencji społeczno-pragmatycznej, w konstruktach umownych (hipotetyczna umo-

wa
5
) czy też w przeżyciach, uczuciach, emocjach. W literaturze naukowej często pisze się 

o „silnym zabarwieniu emocjonalnym tego pojęcia”
6
. Zygmunt Ziembiński pisał: „[…] okre-

ślenie sensu tego słowa jest sprawą bardzo złożoną, zwłaszcza, że określenie to wymaga wie-

lostronnej relatywizacji”
7
. Maria Ossowska zastrzegała: 

 

Podejmując zagadnienie sprawiedliwości, wiemy z góry, że naszymi uwagami nie zaspokoimy nikogo. 

Pojęcie sprawiedliwości bowiem ma tak bogatą aurę skojarzeniową i tak wielki ładunek emocjonalny, że trudno 

uszanować wszystkie intuicje z nim związane
8
. 

 

Często wprost twierdzi się, że podstawy sprawiedliwości mają charakter arbitralny. 

Jak stwierdził Chaïm Perelman: 

 

                                                                                                                                                         
cić się działalności prawniczej, powinien najpierw wiedzieć, skąd wywodzi się nazwa »prawo« [ius]. Wywodzi 

się zaś od sprawiedliwości [iustitia])” (D. Ulpianus, D. 1,1,1 pr.). 
3
 G. Radbruch, Filozofia prawa, przeł. E. Nowak, Warszawa 2009, s. 37. W rozważaniach o pojęciu prawa czy-

tamy: „[…] prawo jest rzeczywistością, która swój sens i znaczenie czerpie stąd, że służy swoistej wartości (dem 

Rechtswerte) […]. Do przyjęcia, że sprawiedliwość stanowi tu ostateczny i nieprzekraczalny punkt wyjścia, 

upoważnia nas również to, że wszystko, co sprawiedliwe […] ma wartość absolutną, której nie sposób wywieść 

z żadnej innej”. 
4
 J. Rawls, Teoria sprawiedliwości, przeł. M. Panufnik, J. Pasek, A. Romaniuk, Warszawa 1994, s. 13. Jak pisze, 

„prawa i społeczne instytucje, nieważne jak sprawne i dobrze zorganizowane, muszą zostać zreformowane bądź 

zniesione, jeśli są niesprawiedliwe” (ibidem). Por. np. R.A. Tokarczyk, Sprawiedliwość jako naczelna wartość 

prawa, „Państwo i Prawo” 1997, z. 6, s. 3–20. 
5
 Szerzej J. Rawls, op. cit. Warto zwrócić uwagę, że Ronald Dworkin (Biorąc prawa poważnie, przeł. T. Kowal-

ski, Warszawa 1998, s. 278) w tym kontekście stwierdza: „Rawls nie przypuszcza, iż jakakolwiek grupa kiedy-

kolwiek zawarła umowę społeczną w opisany przez niego sposób. Twierdzi tylko, że jeśli grupa ludzi racjonal-

nych znalazłaby się w warunkach sytuacji pierwotnej, przystaliby oni na umowę zakładającą przestrzeganie 

dwóch wspomnianych zasad. Jego umowa jest hipotetyczna, a hipotetyczne umowy nie są w stanie dostarczyć 

niezależnego argumentu przemawiającego za tym, iż sprawiedliwe jest przestrzeganie ich warunków. Hipote-

tyczna umowa nie jest po prostu słabą postacią umowy rzeczywistej; to nie jest w ogóle żadna umowa”. O wa-

dliwości założeń koncepcji Rawlsa wspomina Zygmunt Ziembiński (Sprawiedliwość społeczna jako pojęcie 

prawne, Warszawa 1996, s. 48–49). Rzecz jasna projekt Rawlsa jest modelem hipotetycznym i abstrakcyjnym. 

Harry Brighouse (Sprawiedliwość, przeł. S. Królak, Warszawa 2007, s. 20) podkreśla, że od opublikowania 

w 1971 r. Teorii sprawiedliwości Rawlsa „wszelkie koncepcje sprawiedliwości, zwłaszcza na gruncie anglosa-

skim, odwołują się do ram wyznaczonych przez dzieło Rawlsa. Nawet jeśli dany teoretyk nie zgadza się całko-

wicie z tym wszystkim, co twierdzi Rawls, musi on dostarczyć wyjaśnienia powodów swojej niezgody […]”. 
6
 Por. S. Wronkowska, Z. Ziembiński, Zarys teorii prawa, Poznań 1997, s. 95. Podobnie: Z. Ziembiński, Spra-

wiedliwość…, s. 11; idem, Zarys zagadnień etyki, Poznań–Toruń 1994, s. 79. Chaïm Perelman (O sprawiedliwo-

ści, przeł. W. Bieńkowska, Warszawa 1959, s. 107) pisze: „Ze względu właśnie na charakter emocjonalny war-

tości leżących u podstaw każdego systemu normatywnego stosowanie sprawiedliwości w praktyce jest operacją, 

w której bierze także udział czynnik uczuciowy. Cały system sprawiedliwości może mieć pewne zabarwienie 

emocjonalne, nadane mu przez wartość podstawową, której on stanowi rozwinięcie racjonalne”. Por. ibidem, 

s. 90. 
7
 S. Wronkowska, Z. Ziembiński, op. cit., s. 95. 

8
 M. Ossowska, Normy moralne. Próba systematyzacji, Warszawa 1985, s. 138. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 23:46:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
Wszelki system sprawiedliwości stanowi jedynie rozwinięcie jednej lub kilku wartości, których arbi-

tralny charakter jest związany z samą ich naturą. To pozwala nam zrozumieć, dlaczego nie ma jedynego systemu 

sprawiedliwości, dlaczego może istnieć ich tyle, ile jest różnych wartości
9
. 

 

I dalej w odniesieniu do sprawiedliwości pisze: „[…] nie wolno zapominać, że działa-

nie jej opiera się samo na wartościach arbitralnych, irracjonalnych i że wartościom tym prze-

ciwstawiają się wartości inne, na które nie może pozostać całkiem obojętne wrażliwe poczu-

cie sprawiedliwości”
10

. 

 

POJMOWANIE SPRAWIEDLIWOŚCI 

 

Jeśli chodzi o rozumienie sprawiedliwości, jako punkt wyjścia przyjmujemy tradycyj-

ną formułę „oddać każdemu to, co mu się należy” (suum cuique tribuere)
11

. 

Ale co jest należne? Co i komu się należy? 

A. Najpierw komu? I tutaj trzeba podkreślić, że sprawiedliwość dotyczy człowieka. 

Dotyczy każdego człowieka. Tak, zatem sprawiedliwości nie odnosimy do jakiegoś abstraktu, 

idei, lecz do konkretu. Sprawiedliwość dotyczy tej rzeczywistości, jaką jest człowiek. 

A gdyby zapytać, od kiedy jest człowiek? Człowiek jest od chwili swego zaistnienia
12

. 

Mieczysław A. Krąpiec w tej kwestii pisał następująco: 

 

[…] zapłodnione jajo ludzkie już jest realnym człowiekiem, z pełnym „bitem” informacyjnym, kierują-

cym „od wewnątrz”, niezależnie od wpływów rodziców (matki), rozwojem człowieka w jego stadium życia 

łonowego. I nie wydaje się możliwe inne wyjaśnienie natury ludzkiego płodu (choćby to były pierwsze dni życia 

zapłodnionego jaja) aniżeli stwierdzenie, że to już jest człowiek, organizujący sobie materię do bycia pełnym, 

sprawnym ludzkim ciałem
13

. 

 

Powtórzmy, sprawiedliwość dotyczy człowieka. Rzecz jasna termin „sprawiedliwość” 

używany jest w różnych znaczeniach, w odniesieniu do samego człowieka (człowiek spra-

wiedliwy), do czynów człowieka
14

, do czyjegoś postępowania, działania
15

. Mówi się o spra-

wiedliwym bądź niesprawiedliwym prawie (ustawach, przepisach), o sprawiedliwej czy nie-

sprawiedliwej procedurze, a także o procesie sprawiedliwym czy niesprawiedliwym, o spra-

wiedliwej bądź nie decyzji. Ale te różne znaczenia wiążą się z pierwotnym wymiarem. 

Niezależnie, czy sprawiedliwość odnoszona jest do samego człowieka jako jego cechy 

(np. sprawiedliwy sędzia) czy też do czynów, postępowania, sprawiedliwość dotyczy czło-

                                                 
9
 Ch. Perelman, op. cit., s. 98. 

10
 Ibidem, s. 109. 

11
 Formuła „sprawiedliwość polega na oddawaniu każdemu tego, co mu się należy” dobrze znana była Platonowi 

i Arystotelesowi. Tytułem przykładu por. Platon, Państwo, przeł. W. Witwicki, Kęty 2009, Księga I, 332C, s. 19. 

Por. M. Piechowiak, Do Platona po naukę o prawach człowieka, [w:] Księga jubileuszowa profesora Tadeusza 

Jasudowicza, red. J. Białocerkiewicz, M. Balcerzak, A. Czeczko-Durlak, Toruń 2004, s. 339–345. 
12

 O danych z zakresu nauk biologicznych (zwłaszcza embriologii i genetyki), a także o argumentach filozoficz-

nych zob. szerzej: W. Dziedziak, O prawie słusznym (perspektywa systemu prawa stanowionego), Lublin 2015, 

s. 126–140. 
13

 M.A. Krąpiec, Człowiek i prawo naturalne, Lublin 2009, s. 240. 
14

 Tego, że są one lub nie są sprawiedliwe. 
15

 Arystoteles w zdaniu rozpoczynającym Księgę V Etyki nikomachejskiej pisze: „Co się tyczy sprawiedliwości 

i niesprawiedliwości, trzeba rozważyć, jakich to czynności dotyczą” (Arystoteles, Etyka nikomachejska, przeł. 

D. Gromska, Warszawa 2008, Księga V, 1, 1129a). 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 23:46:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

wieka. Niezależnie, czy odnosimy ją do instytucji, prawa, normy czy decyzji stosowania pra-

wa, sprawiedliwość dotyczy człowieka. 

Skoro termin „sprawiedliwość” odnosimy do człowieka
16

, to nie dotyczy on nie-

człowieka, nie dotyczy zwierząt
17

. Człowiek jest bytem szczególnym, tak bardzo różniącym 

się od innych dostępnych naszemu (ludzkiemu) poznaniu bezpośredniemu
18

. To byt różny od 

zwierząt. Człowiek ze wszystkich bytów żyjących na ziemi jest bytem najdoskonalszym, 

najważniejszym, jest „szczytową formą bytowania”
19

. To byt, co do którego także prawo po-

zytywne uznaje jego przyrodzoną godność, wywodząc z niej prawa człowieka
20

. 

Podkreślić też trzeba, że sprawiedliwość jest nakierowana na drugiego, na innych. 

Sprawiedliwość jest troską, jak niekiedy się twierdzi, o cudze dobro
21

. Nie mówimy zatem 

o sprawiedliwości w stosunku do samego siebie
22

. 

B. A co jest należne? Sprawiedliwość domaga się, by „każdemu oddać, co jest jego”. 

Suum cuique – oddać „każdemu, co jest jego”. A co oddać, co jest jego? Co jest swoje, co jest 

własne, co jest należne? Tu chodzi o uprawnienia człowieka. Człowiek ma uprawnienia, ma 

prawa wypływające z przyrodzonej godności. Uprawnienia te wypływają ze struktury byto-

wej człowieka. Są to uprawnienia naturalne. Formułę „oddać każdemu to, co się komu nale-

ży” wiążemy z naturalnym uprawnieniem, prawem podmiotowym, prawem do czegoś, a za-

tem oddać „coś, do czego ma się prawo”. 

Sprawiedliwość jest respektowaniem należnych człowiekowi uprawnień. Ich źródłem, 

potwórzmy, jest przyrodzona godność człowieka, a zatem są to uprawnienia, prawa naturalne. 

Te naturalne uprawnienia/prawa muszą być zapewnione, zagwarantowane, realizowane przez 

prawo stanowione. Już samo istnienie tych uprawnień zobowiązuje władzę prawodawczą 

(osoby ją piastujące) do ich zabezpieczenia, urealnienia. Wymieńmy najbardziej fundamen-

talne: prawo każdego człowieka do życia i prawo do osobowego rozwoju. Jednakże stanow-

czo należy podkreślić, że chodzi o rzeczywiste naturalne prawa, nie zaś o uprawnienia będące 

wynikiem (rezultatem) jakichś ideologicznych nacisków czy wręcz manipulacji
23

. Pojawia się 

                                                 
16

 Sprawiedliwość istnieje pomiędzy ludźmi. Nie mówi się o sprawiedliwości w relacjach między zwierzętami 

ani między człowiekiem a rzeczą. 
17

 Odmiennie np. R. Ingarden, Wykłady z etyki, Warszawa 1989, s. 274 i n. Autor ten rozważa sprawiedliwe 

ludzkie postępowanie wobec zwierząt. Niektórzy współcześni teoretycy prawa zdecydowanie twierdzą, że ludzie 

mogą postępować sprawiedliwie bądź niesprawiedliwie wobec zwierząt. 
18

 Człowiek jawi się jako byt niezwykły. 
19

 M.A. Krąpiec (Człowiek jako osoba, Lublin 2009, s. 26) stwierdza: „[…] struktura bytowa człowieka jest 

czymś absolutnie wyjątkowym w całej naturze-przyrodzie i dlatego nie może być redukowana do jednej strony 

swego bytowania – czy to strony czysto psychiczno-duchowej (jak to R. Descartes i niektórzy po nim chcieli 

widzieć człowieka), czy to strony wyłącznie materialnej, zwierzęcej, lub jeszcze gorzej – do czystej struktury 

bezpodmiotowej, działającej ostatecznie (i bytującej) na zasadzie przypadku”. 
20

 Por. np. art. 30 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. (Dz.U. 1997, nr 78, poz. 483 

z późn. zm.). 
21

 Arystoteles (op. cit., 1130a) stwierdza: „[…] sprawiedliwość, jedyna spomiędzy cnót, zdaje się być »cudzym 

dobrem«”. 
22

 Inaczej, lecz nie bez wątpliwości, co do tej kwestii podchodzi R. Ingarden (op. cit., s. 272–274). 
23

 Chodzi zatem o przyrodzone, obiektywne uprawnienia człowieka. Jednakże na gruncie prawa odwołanie się 

do godności człowieka współcześnie niestety wydaje się nie wystarczać. Można mówić nawet o rozchodzeniu 

się godności człowieka i życia człowieka (i jego ochrony). Por. E. Picker, Godność człowieka a życie ludzkie. 

Rozbrat dwóch fundamentalnych wartości jako wyraz narastającej relatywizacji człowieka, przeł. J. Merecki, 

Warszawa 2007, s. 35. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 23:46:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

bowiem groźba uznania za uprawnienia/prawa człowieka jakichś uprawnień pozornych na-

zywanych prawami człowieka, a nawet przyrodzonymi prawami
24

. 

Prawa człowieka zostały trafnie odczytane i wyrażone w uchwalonej w 1948 r. Po-

wszechnej Deklaracji Praw Człowieka (PDPCz). Deklaracja ta, jak bywa podkreślane w lite-

raturze, artykułuje naturalne prawa
25

. Choć wydaje się, że nie w pełni jednoznacznie, gdy 

idzie o najpierwsze z nich – o prawo do życia, prawo do narodzenia. 

Prawo do rozwoju, prawo do integralnego rozwoju człowieka dotyczy rozwoju fizycz-

nego, intelektualnego, moralnego. Rozwój osobowy człowieka – ta kategoria nie jest wyra-

zem jakiegoś partykularnego myślenia właściwego dla pewnych nurtów filozofii, to nie jest 

jakaś abstrakcja. Mówią o tym regulacje normatywne z Powszechną Deklaracją Praw Czło-

wieka na czele. Można tu wspomnieć o: art. 25 PDPCz, w którym stwierdza się, że „[k]ażdy 

człowiek ma prawo do poziomu życia zapewniającego zdrowie i dobrobyt jemu i jego rodzi-

nie […]”; art. 26 PDPCz, w którym mowa jest o tym, że „[k]ażdy człowiek ma prawo do 

oświaty. […] Celem oświaty będzie pełny rozwój osobowości ludzkiej […]”; art. 23 PDPCz, 

który brzmi: „Każdy człowiek ma prawo do pracy […]. Każdy pracujący ma prawo do odpo-

wiedniego zadowalającego wynagrodzenia, zapewniającego jemu i jego rodzinie egzystencję 

odpowiadającą godności ludzkiej […]”. W tej materii istotne są art. 6 i 7 Międzynarodowego 

Paktu Praw Gospodarczych, Społecznych i Kulturalnych
26

, zgodnie z którymi Państwa-Strony 

uznają: „prawo do pracy”, „prawo każdego do korzystania ze sprawiedliwych i korzystnych 

warunków pracy, obejmujących w szczególności […] godziwy zarobek i równe wynagrodze-

nie za pracę o równej wartości bez jakiejkolwiek różnicy […], zadowalające warunki życia 

dla nich samych i ich rodzin […], równe dla wszystkich możliwości awansu w pracy na od-

powiednio wyższe stanowisko w oparciu jedynie o kryteria stażu pracy i kwalifikacji […]”. 

W art. 13 tego Paktu stanowi się, że „nauczanie powinno zmierzać do pełnego rozwoju oso-

bowości i poczucia godności ludzkiej i umacniać poszanowanie praw człowieka i podstawo-

wych wolności”. Z kolei art. 29 Konwencji o Prawach Dziecka
27

 głosi, iż „Państwa-Strony są 

zgodne, że nauka dziecka będzie ukierunkowana na rozwijanie w jak najpełniejszym zakresie 

osobowości, talentów oraz zdolności umysłowych i fizycznych dziecka”. Już te artykuły 

wskazują, jak istotny jest pełny rozwój człowieka. 

Ale oczywiście by móc się rozwijać, trzeba być. Trzeba istnieć. Tutaj zaakcentujmy, 

że punktem wyjścia jest prawo do życia, prawo do narodzenia. Prawo do życia od chwili po-

częcia jest syntezą wszystkich praw, bez niego wszelkie inne tracą sens. 

Rzecz jasna, a podkreślmy to już teraz, sprawiedliwość wymaga zapewnienia warun-

ków sprzyjających rozwojowi człowieka i zapewnienia godnego bytowania w społeczeństwie. 

Chodzi o zapewnienie warunków prowadzących do uzyskania przez człowieka pełni istnienia 

i życia. Regulacje prawne mają powoływać struktury, instytucje – mające zapewniać możli-

wość wszechstronnego rozwoju. Prawo poprzez odpowiednie regulacje powinno wspierać 

                                                 
24

 Niestety, kategoria godności na gruncie prawnym bywa przez niektórych deformowana (co rzecz jasna jest 

nieporozumieniem i błędem) i wywodzone są z niej prawa przeciwko człowiekowi, np. aborcja, eutanazja. 
25

 Por. H. Waśkiewicz, Prawo naturalne – prawo czy norma moralna, „Roczniki Filozoficzne” 1970, vol. 18(2), 

s. 15; M.A. Krąpiec, Człowiek i prawo…, s. 299. 
26

 Międzynarodowy Pakt Praw Gospodarczych, Społecznych i Kulturalnych otwarty do podpisu w Nowym Jorku 

dnia 19 grudnia 1966 r. (Dz.U. 1977, nr 38, poz. 169). 
27

 Konwencja o Prawach Dziecka przyjęta przez Zgromadzenie Ogólne Narodów Zjednoczonych dnia 20 listo-

pada 1989 r. (Dz.U. 1991, nr 120, poz. 526 z późn. zm.). 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 23:46:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

człowieka w jego rozwoju. Rzecz jasna rozwój ten wiąże się m.in. ze zdrowiem, z wykształ-

ceniem, wiedzą, pracą i godziwym jej wynagrodzeniem, wolnością, własnością, bezpieczeń-

stwem. 

C. A co oznacza „oddać” każdemu, co mu się należy? Można tu też użyć wyrazu „za-

gwarantować” czy „zapewnić”. Gdy rozważamy sprawiedliwość w odniesieniu do prawa, to 

chodzi o wymiar normatywny. Sprawiedliwość należałoby traktować jako normę. Dotyczy to 

całej analizowanej formuły. Norma to jakaś reguła postępowania, wzór zachowania. Sprawie-

dliwość w takim ujęciu narzuca obowiązek (nakaz) oddania każdemu, co jest mu należne, co 

jest jego. Wiemy, że chodzi o uprawnienia, o podstawowe prawa człowieka. Oczywiście nie 

pomniejszamy tutaj znaczenia i roli sprawiedliwości jako cnoty. Cnota sprawiedliwości 

uzdalnia do poszanowania uprawnień innych ludzi. Można powiedzieć, że norma także „do-

maga się” cnoty, tej trwałej skłonności woli, sprawności oddania każdemu tego, co mu się 

należy – jakby „woła o cnotę”. Jednakże w aspekcie jurydycznym chodzi o normę, a w rzeczy 

samej o więcej niż normę – o zasadę-normę, o zasadę prawa. Zasadę, która nakłada/narzuca 

moralno-prawny obowiązek oddawania każdemu tego, co mu się należy. Sprawiedliwość na-

kazuje oddać, co się należy. Tym samym dodatkowo wzmacnia swym nakazem konieczność 

zabezpieczenia i ochrony tych naturalnych uprawnień, podstawowych praw człowieka – gwa-

rantuje te uprawnienia/prawa. 

 

SPRAWIEDLIWOŚĆ NATURALNA JAKO ZOBOWIĄZANIE 

DLA WŁADZY PRAWODAWCZEJ 

 

Zaakcentujmy, że prawo stanowione, jeśli ma być sprawiedliwe, musi uwzględniać 

wymogi sprawiedliwości, którą zwiemy naturalną, a wyrażoną w formule nie pustej, lecz wy-

pełnionej treścią i będącej nakazem „oddania każdemu tego, co mu się należy”, co można też 

wyrazić: „każdemu oddać, co jest jego”. 

Przyjmując, jak już wzmiankowano, że istnienie naturalnych uprawnień człowieka, 

wypływających z przyrodzonej godności, zobowiązuje władzę prawodawczą (osoby ją piastu-

jące) do ich zabezpieczenia, to zasada-norma sprawiedliwości swym nakazem, swą mocą 

wzmacnia i dodatkowo uzasadnia ten obowiązek. 

Sprawiedliwość naturalna ma stać się zasadami i normami prawa. Bardzo ogólnie 

można powiedzieć, że sprawiedliwość nakierowana jest na „czynienie dobra” i „unikanie 

zła”. 

Zastanówmy się raz jeszcze: Jakie prawo pozytywne jest sprawiedliwe? Powtórzmy 

i wyakcentujmy – prawo pozytywne jest sprawiedliwe, gdy respektuje, chroni, realizuje, gwa-

rantuje sprawiedliwość naturalną. Wtedy to te przyrodzone uprawnienia wpisane i zabezpie-

czone w prawie pozytywnym (stanowionym) będą łączyły się z prawnopozytywnym (sprecy-

zowanym, umocnionym normami tego prawa i tym samym wzmocnionym
28

) zakazem ich 

naruszania przez drugich, przez innych. Sprawiedliwe prawo – nawiązujemy tutaj do wcze-

śniejszego stwierdzenia – ma „ułatwiać czynienie dobra, a utrudniać czynienie zła”. 

                                                 
28

 Niezmiennie nienaruszanie tych przyrodzonych uprawnień jest obowiązkiem naturalnym, można też powie-

dzieć, że moralno-prawnym człowieka. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 23:46:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

Próby oparcia sprawiedliwości odniesionej do prawa nie na przyrodzonej, wrodzonej 

godności i nieodwołanie się do prawa naturalnego, lecz oparcia jej na innych podstawach, 

prowadzą do relatywizacji tej kategorii. 

Dodajmy, że zrozumienie sprawiedliwości naturalnej (i jej wymogów) jest warunkiem 

– gdy mówimy o rzeczywistej, a nie pozornej sprawiedliwości – wprowadzenia innych form, 

rodzajów czy typów sprawiedliwości. W szczególności dotyczy to podstawowych jej rodza-

jów, tj. sprawiedliwości rozdzielczej i wyrównawczej, które powinny być w jakimś sensie 

„odblaskiem sprawiedliwości naturalnej”, wiążących się z pewną (pewnego rodzaju) równo-

ścią, niedyskryminacją, niearbitralnością, bezstronnością, a także z uczciwością. 

 

PODSUMOWANIE 

 

Wydaje się, że w niniejszym opracowaniu uzasadniono, choć może tylko w jakimś 

stopniu, iż będąca punktem wyjścia rozważań o sprawiedliwości tradycyjna formuła „oddać 

każdemu to, co mu się należy” nie jest ani pusta, ani „ściśle formalna”
29

, ani niedorzeczna, 

jak niekiedy się twierdzi. Mające miejsce i dominujące współcześnie zrelatywizowanie i zsu-

biektywizowanie analizowanej kategorii sprawia, że ważna jest próba wskazania obiektywnej 

treści sprawiedliwości. 

Podkreślmy, że rozważania dotyczyły sprawiedliwości, którą nazwaliśmy sprawiedli-

wością naturalną. Jej realizacja jest obowiązkiem władzy (zawiadujących życiem społecz-

nym)
30

. Jeśli jej wymogi nie są realizowane, to w żadnej mierze nie jest to argument przeciw-

ko niej. Pozostanie zatem niesprawiedliwe „nieoddanie człowiekowi tego, co mu się należy”. 

A dodać trzeba, że sprawiedliwość łączy się z odpowiedzialnością. 

I jeszcze jedna uwaga. Zastanawiająca jest popularność, a także propagowanie i w za-

sadzie dominacja proceduralnego podejścia i pojmowania sprawiedliwości nie tylko w pol-

skiej nauce prawa
31

. Również Trybunał Konstytucyjny RP uznaje, że zasada sprawiedliwości 

                                                 
29

 Por. K. Ajdukiewicz, O sprawiedliwości, [w:] Język i poznanie, t. 1, Warszawa 1985, s. 367. 
30

 Chyba warto przytoczyć stwierdzenie J. Rawlsa, który wychodzi z odmiennych założeń (liberalnych, umowa 

społeczna) i inaczej pojmuje sprawiedliwość, ale myśl wyrażona W teorii sprawiedliwości godna jest uwagi: 

„Osoby sprawujące władzę są odpowiedzialne za prowadzoną przez siebie politykę i przepisy, które wydają. Ci 

zaś, którzy zgadzają się realizować niesprawiedliwe polecenia czy współuczestniczyć w czynieniu zła, nie mogą 

na ogół bronić się, mówiąc, że ich wiedza była ograniczona, czy że wina leży całkowicie po stronie ich 

zwierzchników” (J. Rawls, op. cit., s. 703). Z kolei David Lyons pisze: „Z tego, że ktoś zajmuje urząd publiczny, 

nie można wnioskować, iż jest on moralnie zobowiązany do bycia wiernym prawu. Jeśli tak, to urzędnik, który 

ma wyegzekwować niesprawiedliwe prawo, może nie mieć żadnego dylematu moralnego. Może narazić się na 

ryzyko, jeśli zdecyduje się podważyć niesprawiedliwe prawo, lecz jego odejście od prawa nie naruszy automa-

tycznie jakiejś zasady moralnej, w tym także zasady sprawiedliwości. […] jeśli urzędnik ma ogólny obowiązek 

posłuszeństwa prawu, to możemy zakładać, że ma ono moralne granice. Jeżeli prawo, które ma on egzekwować, 

jest w dostatecznym stopniu niemoralne, to nie ma moralnych argumentów na rzecz tego, aby musiał go prze-

strzegać – nawet jeśli szczerze podjął się stosować prawo w jego istniejącym kształcie” (D. Lyons, Etyka i rządy 

prawa, przeł. P. Maciejko, Warszawa 2000, s. 81–82). Jan Paweł II pisał: „Odmowa współudziału w niespra-

wiedliwości to nie tylko obowiązek moralny, ale także podstawowe ludzkie prawo” (Jan Paweł II, Evangelium 

vitae, 74, 1995, [w:] Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 2007). 
31

 Niektórzy przyjmują, że sprawiedliwość w zastosowaniu do prawa ma charakter wyłącznie proceduralny, a nie 

materialny. Por. W. Sadurski, Teoria sprawiedliwości. Podstawowe zagadnienia, Warszawa 1988, s. 69. Twier-

dzi się, że miarą sprawiedliwości jest nie treść reguł prawa materialnego, lecz procedura (sprawiedliwość proce-

duralna). 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 23:46:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 

proceduralnej jest „wartością samą w sobie”
32

. Takie postrzeganie sprawiedliwości powoduje, 

że wykształconemu prawnikowi nieraz trudno jest rozeznać i osądzić, co jest, a co nie jest 

sprawiedliwe. 

Niemniej zagadnienie sprawiedliwości naturalnej, substancjalnej wciąż jest i będzie 

aktualne, dotyczy bowiem człowieka i jego przyrodzonych uprawnień, podstawowych praw, 

w tym pierwszego z praw, tj. prawa do życia od chwili zaistnienia, od chwili poczęcia. 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

LITERATURA 

 

Ajdukiewicz K., O sprawiedliwości, [w:] Język i poznanie, t. 1, Warszawa 1985. 

Arystoteles, Etyka nikomachejska, przeł. D. Gromska, Warszawa 2008. 

Brighouse H., Sprawiedliwość, przeł. S. Królak, Warszawa 2007. 

Dworkin R., Biorąc prawa poważnie, przeł. T. Kowalski, Warszawa 1998. 

Dziedziak W., O prawie słusznym (perspektywa systemu prawa stanowionego), Lublin 2015. 

Ingarden R., Wykłady z etyki, Warszawa 1989. 

Jan Paweł II, Evangelium vitae, 1995, [w:] Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 2007. 

Krąpiec M.A., Człowiek i prawo naturalne, Lublin 2009. 

Krąpiec M.A., Człowiek jako osoba, Lublin 2009. 

Lyons D., Etyka i rządy prawa, przeł. P. Maciejko, Warszawa 2000. 

Ossowska M., Normy moralne. Próba systematyzacji, Warszawa 1985. 

Perelman Ch., O sprawiedliwości, przeł. W. Bieńkowska, Warszawa 1959. 

Picker E., Godność człowieka a życie ludzkie. Rozbrat dwóch fundamentalnych wartości jako wyraz narastającej 

relatywizacji człowieka, przeł. J. Merecki, Warszawa 2007. 

Piechowiak M., Do Platona po naukę o prawach człowieka, [w:] Księga jubileuszowa profesora Tadeusza Jasu-

dowicza, red. J. Białocerkiewicz, M. Balcerzak, A. Czeczko-Durlak, Toruń 2004. 

Platon, Państwo, przeł. W. Witwicki, Kęty 2009. 

Radbruch G., Filozofia prawa, przeł. E. Nowak, Warszawa 2009. 

Rawls J., Teoria sprawiedliwości, przeł. M. Panufnik, J. Pasek, A. Romaniuk, Warszawa 1994. 

Sadurski W., Teoria sprawiedliwości. Podstawowe zagadnienia, Warszawa 1988. 

Tokarczyk R.A., Sprawiedliwość jako naczelna wartość prawa, „Państwo i Prawo” 1997, z. 6. 

Waśkiewicz H., Prawo naturalne – prawo czy norma moralna, „Roczniki Filozoficzne” 1970, vol. 18(2). 

Wronkowska S., Ziembiński Z., Zarys teorii prawa, Poznań 1997. 

Ziembiński Z., Sprawiedliwość społeczna jako pojęcie prawne, Warszawa 1996. 

Ziembiński Z., Zarys zagadnień etyki, Poznań–Toruń 1994. 

 

AKTY PRAWNE 

 

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. (Dz.U. 1997, nr 78, poz. 483 z późn. zm.). 

Konwencja o Prawach Dziecka przyjęta przez Zgromadzenie Ogólne Narodów Zjednoczonych dnia 20 listopada 

1989 r. (Dz.U. 1991, nr 120, poz. 526 z późn. zm.). 

Międzynarodowy Pakt Praw Gospodarczych, Społecznych i Kulturalnych otwarty do podpisu w Nowym Jorku 

dnia 19 grudnia 1966 r. (Dz.U. 1977, nr 38, poz. 169). 

Powszechna Deklaracja Praw Człowieka uchwalona 10 grudnia 1948 r. w Paryżu przez Ogólne Zgromadzenie 

Organizacji Narodów Zjednoczonych. 

 

 

 

                                                 
32

 Wyrok TK z dnia 2 października 2006 r., SK 34/06; wyrok TK z dnia 12 stycznia 2010 r., SK 2/09. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 23:46:24

UM
CS



Uwaga! Artykuł został opublikowany w dwóch wersjach językowych – podstawą  

do cytowań jest wersja angielska 

 
ORZECZNICTWO 

 

Wyrok TK z dnia 2 października 2006 r., SK 34/06. 

Wyrok TK z dnia 12 stycznia 2010 r., SK 2/09. 

Pobrane z czasopisma Studia Iuridica Lublinensia http://studiaiuridica.umcs.pl
Data: 23/01/2026 23:46:24

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

